# 国際仏教学大学院大学研究紀要第 18 号 (平成 26 年)

Journal of the International College for Postgraduate Buddhist Studies Vol. XVIII, 2014

『首楞厳経』訳者考 ----『続古今訳経図紀』の変遷を手がかりに----

林敏

# 『首楞厳経』訳者考 ---『続古今訳経図紀』の変遷を手がかりに---

## 林敏

#### はじめに

唐神竜元年(705)に訳出されたと伝えられる『首楞厳経』は、唐代以来、偽経とみなされてきたにも拘わらず、東アジア諸地域ではいまでも広く愛読、信仰されている。従来、諸経録の記載に相違が存在するため、『首楞厳経』の漢訳本に関して、漢訳した真経であるという見解と中国で作った疑偽経であるという意見との間の論争があり、また、一本とする説と二本が存在したとする説が対立している。本論では先の研究成果」を紹介しながら、漢訳本『首楞厳経』に関する主要な経録である智昇撰『続古今訳経図紀』テキストの諸本の異同から『首楞厳経』の諸問題を追求したい。

## 一、『首楞厳経』漢訳に関する疑問

#### (一)『首楞厳経』の主旨

『首楞厳経』は大正蔵第十九巻に収められている<sup>2</sup>。略して『大仏頂経』・『楞厳経』ともいう<sup>3</sup>。その内容は、「常住真心、性浄明体」<sup>4</sup>の如来蔵

<sup>1</sup> 拙稿「智昇撰『続古今訳経図紀』のテキスト変遷について」(『印度学仏教学研究』第61巻2号、2013年3月、1012-1017頁)と「日本古写経本『続古今訳経図紀』の発見とその意義――『首楞厳経』に関わる記述に着目して」(『印度哲学仏教学研究』第59巻第二号、2011年3月、1064-1068頁)及び博士学位請求論文(2008年12月提出)「『首楞厳経』の文献学的研究―日本古写経本巻七を中心として―」(73-84頁)参照。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> T19p119c1-155b4<sub>o</sub>

<sup>3『</sup>首楞厳経』は『大仏頂如来密因修証了義諸菩薩万行首楞厳経』と称し、『大仏頂首楞厳経』・『首楞厳経』・『古楞厳経』・『大仏頂経』・『仏頂経』・『楞厳経』など(本稿は『首楞厳経』と称す)とも略称し、全十巻である。

思想を説く有名な「七処5徴心」、「二種根本」6と「八還説」了を述べて、主客内外に拘わらず、心を固定的に把握しようとする想念が次々と打破される。さらに、「五陰・六入・十二処・十八界・七大」は因縁でもなく自然でもない、みな如来蔵中のものであって、性真円融・不生不滅である。そして、円通する方法として、十八界・七大がいずれも円通門であることが示される。最後に、道場様式や444句8の長大な陀羅尼及びその功徳が説かれている。さらに、十二類生・六十階位・十因六果・五十陰魔が述べられている。志磐は「楞厳の一経は、劇しく常住の真心を談じ、的(あきら)かに一乗の修証を示す。最後垂範の典たり19と高く評価している。

#### (二) 漢訳に関する論争史

『首楞厳経』は、705年に般刺蜜帝が訳し房融が筆授したと伝えられる 一方、『開元釈教録』(以下、『開元録』と略す)には懐迪訳とされ、訳者に 定説をみず、その起源はインドに求められないのではないかという疑念が

<sup>4</sup> T19p106c28-29o

<sup>5「</sup>七処徴心」の七処というのは「初在内、二在外、三潜根、四内外、五隨合、 六中間、七無著」(宋沙門思坦『楞厳経集註』、CBEDTA, X11n268p171a2-9) で ある。

<sup>6</sup> 一切衆生が、無始以来、顚倒を重ねるのは、二種根本を知らないで、錯乱し修習するからだとされ、その一は無始生死の根本、その二は無始の菩提涅槃の体だという。

<sup>7「</sup>色身より外、山河虚空大地に泊まで、咸く妙明の真心中の物なるを知らず」 (荒木見悟『中国撰述経典二 楞厳経』、築摩書房、1986年、99頁)。よって、すべ ての分別心を妙明元心に還す必要があるとし、八種の譬喩をあげて還の実態を示す。 すなわち、「明還日輪、何以故?無日不明、明因屬日、是故還日;暗還黒月;通還 戶牖;擁還牆宇;緣還分別;頑虛還空;欝〔土\*孛〕還塵;清明還霽。則諸世間、 一切所有、不出斯類。汝見八種見精、明性當欲誰還。何以故。若還於明、則不明時、 無復見暗。雖明暗等種種差別、見無差別。諸可還者、自然非汝。不汝還者、非汝而 誰」(T19p111b3-10)。

<sup>8</sup> これは日本古写経本の句数である。因みに、【高麗】版本 439 句、【宋元明】版 本 427 句。

<sup>9「</sup>嘗謂楞厳一経、劇談常住真心、的示一乗修証、為最後垂範之典」(志磐『仏祖 統紀』巻十、T49p205a15-17)。

払拭しきれない状態となっている。奈良時代から三論宗と法相宗の間で、三次にわたって真偽問題について激しい論争がくり広げられた<sup>10</sup>。近代では、望月信亨博士<sup>11</sup>を初め多くの研究者が中国撰述としている。その影響を受けて、中国でも真偽論争が激しくなってきた<sup>12</sup>。

## 二、問題の所在

上述したように、『首楞厳経』は中国を初めとする東アジア仏教世界に深く影響を与えてきた経典の一つではあるが、訳経の詳細が不明なことから古くから偽撰説が提示され、中国撰述説と起源をインドに求める漢訳経典説との間でたびたび激しい議論が引き起こされてきている。偽撰説の根拠として提出されたものは幾つかあるが、その中の主要な一つは、同経の漢訳をめぐって経録の記載に相違が見られるという点である。具体的に言うと、唐代の智昇が開元十八年(紀元730年)頃に完成させた二つの経録、すなわち『開元録』と『続古今訳経図紀』(以下、『続図紀』と略す)とでは、『首楞厳経』の翻訳者と翻訳の年代についてそれぞれ異なる見解(「表1」参照)が示されている。

<sup>10</sup> 伝来した当初は、『首楞厳経』は、真経として受け止められていたが、その後、真仏経説を掲げる三論宗側と偽仏経説を唱える法相宗側との間の激しい論争は、天平・宝亀年間に三回の大きな盛り上がりを見せた。最初の天平年間の論争は三論・法相の僧が請集され検討した結果「両宗法師相勘云、是真仏経」(玄叡『大乗三論大義鈔』巻三、T70p151b)という真経との結論が出された。そのあと宝亀年間に戒明、徳清が入唐し、即ち「然宝亀年中、使徳清法師等、遣唐検之。徳清法師、承大唐法詳居士云、大仏頂経、是房融之偽造、非真仏経也」(同 T70p151b)と偽経であるという結論を出した。三回目は、宝亀十年、多くの僧都らが大安寺に集まり、『首楞厳経』が偽経であると主張、戒明が連署を拒否して、真経と主張した。このように、真経一偽経一真経という三回の大きな論争があった。

<sup>11</sup>望月信亨『大佛頂首楞厳経真偽問題』(『仏教学雑志』第三巻第一号、1922年、1~22頁)参照。

<sup>12</sup> 大虚『大佛頂首楞厳経摂論』、『楞厳大意』、『大佛頂首楞厳経研究』(『大虚大師全書』14~15 冊、宗教文化出版社、2005 年)と呂徴『楞厳百偽』(『呂徴佛学論著選集』(一)斉魯書社、1986 年、370~395 頁)等参照。

#### 表1 『開元録』と『続古今訳経図紀』との相違

『続古今訳経図紀』(現行本) 沙門般刺蜜帝、唐云極量、中印度人也。懷 道觀方、隨縁濟度、展轉遊化、達我支那 乃於廣州制旨道場居止、衆知博達、祈請亦 多、利物為心、敷斯祕賾。以神龍元年龍集 乙巳五月己卯朔二十三日辛丑。遂於灌頂部 中、誦出一品、名大佛頂如來密因修證了義 諸菩薩萬行首楞嚴經一部 (十卷)。烏萇國 沙門彌迦釋迦(釋迦稍訛正云鑠佉此曰雲 峰)譯語。菩薩戒弟子前正諫大夫同中書門 下平章事清河房融筆受。循州羅浮山南樓寺 沙門懷迪證譯。其僧傳經事畢、汎舶西歸。 有因南使、流通於此。(T55、pp.371c24-372a6)

沙門釋懷迪、循州人也。住本州羅浮 山南樓寺、其山乃仙聖遊居之處。迪 亦討尋。但以居近海隅、數有梵僧遊 止、迪就學書語、復皆通悉。往者三 藏菩提流志譯寶積經、遠召迪來、以 充證義、所為事畢、還歸故鄉。後因 遊廣府、遇一梵僧(未得其名)、齎 梵經一夾、請共譯之、勒成十卷、即 大佛頂萬行首楞嚴經是也。迪筆受經 旨、兼緝綴文理、其梵僧傳經事畢、 莫知所之。有因南使、流經至此。 (T55, p. 571c17-26)

『開元録』

凡例:同一部分は二重線 で示す。相似する部分は波線 で示す。

そこで、『首楞厳経』のテキスト研究に長年取り組んできた筆者もその 理由を追求すべく、『開元録』と『続図紀』の当該箇所について精査して みた。その結果、『開元録』と『続図紀』との間にみられる文献記載上の 相違は、『首楞厳経』の成立または翻訳された当時の複雑な状況がその背 景にあることは否めないものの、より直接的な原因は、むしろ『続図紀』 そのもののテキスト変遷にあるのではないかという可能性が次第に浮かび 上がってきた。すなわち、智昇が730年に撰述した『開元録』の記述の一 方で、彼が同じ年に完成させた『続図紀』では「表 1」のような記述が示 されている。この謎を解き道を開く鍵はどこにあるだろうか。以下『続図 紀』テキストの変遷から検討しよう。

## 三、『続図紀』のテキストの変遷

## (一)『続図紀』の刊本系本と古写経系本

『続図紀』の現存伝本はおおむね、高麗蔵や宋・元・明版等の刊本系統 本と興聖寺本等の日本古写経系統本との二種類に分けられる13。

#### (二)『続図紀』二系統の相違

両者は形態だけではなく、本文内容においても種々の違いが見受けられる。二系統の内容を全体にわたって比較して見れば、写本と刊本とでは、「分量」・「勘誤表<sup>14</sup>の有無」・「順番」など明確な相違が含まれているのである。例えば、以下「表 2」の通り。

表 2 字数・行数の比較

| 『続古今訳経図紀』 | 日本古写本系(A) | 現行本系 (B) | 字·行数の差(A-B) |
|-----------|-----------|----------|-------------|
| 文字の数      | 8349 字    | 7877 字   | 472字        |
| 行の数       | 449 行     | 417 行    | 32 行        |

「表 2」で示したように日本古写経系統本では 8349 文字であったところが、刊本系統本になると 472 文字分減って 7877 文字となっている。次に、「附録二」で示したのは、日本古写経本だけに含まれている「勘誤表」である。この「勘誤表」は、唐靖邁撰『古今訳経図紀』(四巻)の内容を校訂した結果を現しており、智昇によって作成されたものと見て差支えなかろう。この部分がなかったとしても著作全体には影響がないので、添削する意図が直接に見られない。

#### (三)『続図紀』のテキスト変遷より読み取れる意図

次に「表3」で示したのは、写本系統と刊本系統との間に見られる、訳経僧を取り上げる「順番」における相違である。例えば、写本系統ではA20番目に現れる「金剛智」とその直後の「善無畏」(A21)との順番は刊本では逆転することとなる。『宋高僧伝』巻二によれば、善無畏(637~735年)は、開元四年(716)長安に着き、その翌年から訳経を始め、開元十二年(724)に一行禅師と共に『大日経』を翻訳したと伝えられている。一方の金剛智(671~741年。一説705~774年)は、開元七年(719)に唐に来朝し、開元十一年(723)以来、『金剛頂経』四巻をはじめとする

<sup>13</sup> 拙稿「智昇撰『続古今訳経図紀』のテキスト変遷について」(『印度学仏教学研究』第61 巻2号、2013年3月、1016-1017頁) 参照。

<sup>14 「</sup>附録二」参照。

密教経典を翻訳したとされている。両者の生存・活動年代からすれば、古 写経系統本の配列よりも、刊本系統本のそれがより合理的であると思われ、 おそらくこの理由によって刊本系統本に至ってから順番が調整されたであ ろうことが推測できる。

表 3 訳経者の配列順序の比較

| 序号 | 日本市 | 古写本系の順序 | 現行  | 現行本系の順序 |   | 同 |
|----|-----|---------|-----|---------|---|---|
| 01 | A01 | 沙門釋智通   | B01 | 沙門釋智通   | 同 |   |
| 02 | A02 | 沙門伽梵達摩  | B02 | 沙門伽梵達摩  | 同 |   |
| 03 | A03 | 沙門阿地瞿多  | В03 | 沙門阿地瞿多  | 同 |   |
| 04 | A04 | 沙門那提    | B04 | 沙門那提    | 同 |   |
| 05 | A05 | 沙門若那跋陀羅 | B05 | 沙門若那跋陀羅 | 同 |   |
| 06 | A06 | 沙門地婆訶羅  | B06 | 沙門地婆訶羅  | 同 |   |
| 07 | A07 | 清信士杜行顗  | B07 | 清信士杜行顗  | 同 |   |
| 08 | A08 | 沙門佛陀多羅  | B08 | 沙門佛陀多羅  | 同 |   |
| 09 | A09 | 沙門佛陀波利  | B09 | 沙門佛陀波利  | 同 |   |
| 10 | A10 | 沙門提雲般若  | B10 | 沙門提雲般若  | 同 |   |
| 11 | A11 | 沙門釋慧智   | B11 | 沙門釋慧智   | 同 |   |
| 12 | A12 | 沙門實叉難陀  | B12 | 沙門實叉難陀  | 同 |   |
| 13 | A13 | 婆羅門李無諂  | B13 | 婆羅門李無諂  | 同 |   |
| 14 | A14 | 沙門彌陀山   | B14 | 沙門彌陀山   | 同 |   |
| 15 | A15 | 沙門寶思惟   | B15 | 沙門寶思惟   | 同 |   |
| 16 | A16 | 沙門釋義淨   | B16 | 沙門釋義淨   | 同 |   |
| 17 | A17 | 沙門菩提流志  | B17 | 沙門菩提流志  | 同 |   |
| 18 | A18 | 沙門釋智嚴   | B18 | 沙門般刺蜜帝  | 異 |   |
| 19 | A19 | 沙門釋懷迪   | B19 | 沙門釋智嚴   | 異 |   |
| 20 | A20 | 沙門金剛智   | B20 | 沙門善無畏   | 異 |   |
| 21 | A21 | 沙門善無畏   | B21 | 沙門金剛智   | 異 |   |

しかし、以下のような理由も考えられる。即ち、『開元録』と『貞元新定釈教録』(唐800年、円照撰、以下、『貞元録』と略す)における訳経者の配列順序はいずれも、翻訳者が経を翻訳した時期の前後によるものである。「表4」をみれば、『開元録』の37人と『貞元録』の46人の配列順はその通りであること、更に、A19とA20を除き、『開元録』と『続図紀』古写本系の配列順とが殆ど同じである一方、『貞元録』と『続図紀』刊本系の配列順とがほぼ同様であることが分かる。

## 表 4 『開元録』と『貞元録』の訳経者の配列順序の比較

| A00 | 『開元録』巻九の三十七人の順番           | 『貞元録』巻十一の四十六人の順番         | В00 |
|-----|---------------------------|--------------------------|-----|
|     | 沙門波羅頗迦羅蜜多羅三部三十八卷經論        | 沙門波羅頗迦羅蜜多羅(三部三十八卷經論)     |     |
|     | 沙門釋法琳一部一十卷集論              | 沙門釋法琳(三部十三卷集論)           |     |
|     | 沙門釋玄奘七十六部 (一千三百四十七卷經律論記傳) | 沙門釋玄奘(七十六部一千三百四十七卷經律論記傳) |     |
|     | 沙門釋道宣八部 (八十一卷譜錄傳集)        | 沙門釋道宣(八部八十一卷譜錄傳集)        |     |
|     | 沙門釋玄應一部二十五卷經音義            | 沙門釋玄應(一部二十五卷經律音義)        |     |
|     | 沙門釋靖邁一部四卷圖記               | 沙門釋靖邁(一部四卷圖紀)            |     |
| A01 | 沙門釋智通四部五卷經                | 沙門釋智通(四部五卷經)             | В01 |
| A02 | 沙門伽梵達摩一部一卷經               | 沙門伽梵達摩(一部一卷經)            | B02 |
| A03 | 沙門阿地瞿多一部一十二卷經             | 沙門阿池瞿多(一部一十二卷經)          | В03 |
|     | 沙門釋玄惲一部二十卷經集              | 沙門釋玄惲 (一部二十卷經集)          |     |
|     | 沙門釋彥悰一部六卷集議               | 沙門釋彥琮(一部六卷集議)            |     |
| A04 | 沙門那提三部三卷經                 | 沙門那提(三部三卷經)              | B04 |
| A05 | 沙門若那跋陀羅一部二卷經              | 沙門若那跋陀羅(一部三卷經)           | B05 |
| A06 | 沙門地婆訶羅一十八部三十四卷經論          | 沙門地婆訶羅(一十八部三十四卷經論)       | B06 |
| A07 | 清信士杜行顗一部一卷經               | 清信士杜行顗 (一部一卷經)           | В07 |
|     | 沙門釋復禮一部二卷集論               | 沙門釋復禮(一部二卷論)             |     |
|     | 沙門釋慧立一部一十一卷集傳             | 沙門釋慧立 (一部一十卷集傳)          |     |
|     | 沙門釋懷素四部八卷戒本羯磨             | 沙門釋懷素(四部八卷戒本羯磨)          |     |
| A08 | 沙門佛陀多羅一部一卷經               | 沙門佛陀多羅(一部一卷經)            | В08 |
| A09 | 沙門佛陀波利一部一卷經               | 沙門佛陀波利(一部一卷經)            | В09 |
| A10 | 沙門提雲般若六部七卷經論              | 沙門提雲般若(六部七卷經論)           | B10 |
| l l |                           |                          | I   |
| A11 | 沙門釋慧智一部一卷讚頌               | 沙門釋惠智 (一部一卷讚頌)           | B11 |

| A12 | 沙門實叉難陀一十九部一百七卷經          | 沙門實叉難陀(一十九部一百七卷經)                    | B12 |
|-----|--------------------------|--------------------------------------|-----|
| A13 | 婆羅門李無諂-部-卷經              | 婆羅門李無諂 (一部一卷經)                       | B13 |
| A14 | 沙門彌陀山一部一卷經               | 沙門彌陀山(一部一卷經)                         | B14 |
|     | 沙門釋玄嶷一部三卷集論              | 沙門釋玄嶷(一部三卷集論)                        |     |
| A15 | 沙門阿儞真那七部九卷經              | 沙門阿儞真那(七部九卷經)                        | B15 |
| A16 | 沙門釋義淨六十一部(二百三十九卷經律論傳)    | 沙門釋義淨(六十一部又七部二百三十九卷經律論傳律五十卷在闕本中述)    | B16 |
| A17 | 沙門菩提流志五十三部(一百一十<br>一卷經論) | 沙門菩提流志(五十三部一百一十卷經論)                  | B17 |
|     | 沙門釋愛同一部一卷羯磨              | 沙門釋愛同(一部一卷羯磨)                        |     |
|     | 沙門釋慧苑一部二卷經音義             | 沙門釋慧苑(一部二卷經音義)                       |     |
| A18 | 沙門釋智嚴四部六卷經集              | 沙門般刺蜜帝(一部一十卷經)                       | B18 |
| A20 | 沙門跋日羅菩提四部七卷經             | 沙門釋智儼(四部六卷經集)                        | B19 |
| A19 | 沙門釋懷迪一部一十卷經              | 沙門輸波迦羅(四部一十四卷經)                      | B20 |
| A21 | 沙門輸波迦羅四部一十四卷經            | 沙門跋日羅菩提(四部七卷經又一部 十卷經准貞元十五年十月二十二日勅編入) | B21 |
|     | 沙門釋智昇五部二十五卷經錄懺儀<br>等     | 沙門釋懷迪(一部一十卷經)                        |     |
|     |                          | 沙門釋智昇(五部二十五卷經錄讖儀等)                   |     |
|     |                          | 沙門無能勝(三部四卷經)                         |     |
|     |                          | 沙門法月(一部一卷經)                          |     |
|     |                          | 沙門大廣智不空(一百一十一部一百四十三卷經律論] 內一卷失)       |     |
|     |                          | 沙門般若(六部七十卷經)                         |     |
|     |                          | 沙門勿提提犀魚(一部一卷經)                       |     |
|     |                          | 沙門尸羅達摩(二部十卷經)                        |     |
|     |                          | 沙門釋靈邃奏撰(貞元釋教錄等)                      |     |
|     |                          | 沙門釋圓照等(二部三十三卷經目錄)                    |     |
|     |                          |                                      |     |

従って、『続図紀』の刊本系統によれば、『首楞厳経』は705年に訳していたとなっているので、「金剛智」(B21)と「善無畏」(B20)の前、さらに、B19番の「沙門釋智嚴」の前に「般刺蜜帝」を置かなければならないのである。よって、『続図紀』の古写経系統本から刊本系統に変遷した時に、配列順を調整した目的はやはり『首楞厳経』の漢訳と関わっていたということになるだろう。

最後に、『首楞厳経』の関連箇所に即して言えば、もともと写本系統に存在していた内容が刊本系統本に至って削除されたり、逆に新たな内容が付け加えられたりするような現象も起こっている(下文の「表5」から「表8」参照)。例えば、古写経本では、A17番の「沙門菩提流志」と A18番の「沙門釋智嚴」の直後に現れる「釋懷迪」(A19)の関連箇所は、刊本系統本では完全に抹消され、その代わりに「沙門般刺蜜帝」(B18)という人物の関連記事が「菩提流志」(A17)と「釋智嚴」(A18)との間に置かれるようになったのである。「釋懷迪」と「般刺蜜帝」はいずれも十巻本『首楞厳経』の翻訳に関わる人物として、『貞元録』に取り上げられているが、『開元録』に取り上げられているのは「釋懷迪」だけであり、「般刺蜜帝」に関する記録は一切みられない。

表 5 『続古今訳経図紀』の日本古写本系と現行本系との比較

| 日本  | 古写本系『続図紀』15(19番の釋懐迪)       | 現行本系『続図紀』16(18番の般刺蜜帝) |                    |
|-----|----------------------------|-----------------------|--------------------|
| 364 | 64 <u>沙門</u> 釋懷迪修洲人也。住本洲羅浮 |                       | 沙門般刺蜜帝,唐云極量,中印度    |
|     | 山南樓                        |                       | 人也。懷               |
| 365 | 寺,其山乃仙聖遊居之處。迪久習            | 349                   | 道觀方,隨緣濟度,展轉遊化,達我   |
|     | 經論,多所                      |                       | 支那(印度國俗呼廣          |
| 366 | 該博,九流七略,粗亦討尋,但以居           | 350                   | 府為支那名帝京為摩訶支那). 乃於廣 |
|     | 近海隅,數                      |                       | 州制旨道場居止, 衆知博       |
| 367 | 有梵僧遊止,由就學書語,復皆通            | 351                   | 達,祈請亦多,利物為心,敷斯祕賾。  |
|     | 悉。往者三                      |                       | 以神龍元               |
| 368 | 藏菩提流志譯寶積經,遠召迪來以            | 352                   | 年龍集乙巳五月己卯朔二十三日     |

<sup>15</sup> 翻刻本(金剛寺本を底本として、興聖寺本を校本としたもの)による。

<sup>16</sup> 大正蔵本 (T55p874a13-27) によるもの。

|     | 充17證義。                          |     | 辛丑,遂              |
|-----|---------------------------------|-----|-------------------|
| 369 | 所為事畢,還歸故郷,後因遊廣府,                | 353 | 於灌頂部中,誦出一品,名『大佛   |
|     | 遇一梵僧                            |     | 頂如來密因             |
| 370 | (未得其名) 齎梵經一甲, 迪遂對譯              | 354 | 修證了義諸菩薩萬行首楞嚴經』    |
|     | 名『大佛頂如來                         |     | <u>一部 (十卷)</u> 。烏 |
| 371 | 密因脩證了義諸菩薩萬行首楞嚴經』                | 355 | 萇國沙門彌迦釋迦 (釋迦稍訛正云  |
|     | <u>一部</u>                       |     | 鑠佉此曰雲峰)譯語,菩薩戒     |
| 372 | (十卷) 迪筆受經旨,兼緝綴文理,其              | 356 | 弟子前正諫18大夫同中書門下平   |
|     | 梵僧傳經事                           |     | 章事清河              |
| 373 | <u>畢</u> ,莫知所之。 <u>有因南使,流經至</u> | 357 | 房融筆受,循州羅浮山南樓寺沙門   |
|     | 此。                              |     | 懷迪證               |
|     |                                 | 358 | 譯。其僧傳經事畢, 汎舶西歸, 有 |
|     |                                 |     | 因南使,流通            |
|     |                                 | 359 | 於此。               |

凡例:同一部分は二重線\_で示す。相似する部分は波線\_\_で示す。

『続図紀』が写本系統から刊本系統へと改変された際に起こった、「釋懷迪」から「般刺蜜帝」への交替から垣間見えるのは、やはり『開元録』を重視する姿勢から徐々に『貞元録』を重要視する姿勢に変わっていくという時代背景である。それはちょうど、戒律に関して多くの功績をあげ、肅宗と代宗の治世中に幾たびも朝廷の法要に関わったり、紫衣を賜ったりして、王室と深い関わりをもっていた円照が、仏教教団だけではなく唐王朝における地位が頂点に達した頃かそれ以降のことであろう。しかしながら、ここでも不可避的に生じてくるのは、刊本系統本の改変によって引き起こされる、刊本系統本『続図紀』と『開元録』との記載上の齟齬である。

表 6 日本古写本系『続古今訳経図紀』釋懷迪条と『開元録』巻九釋懷迪条の比較

| 日本古写本系『続図紀』19(19番の釋懷迪) | 『開元録』巻九の釋懷迪傳20     |  |  |
|------------------------|--------------------|--|--|
| 沙門釋懷迪,修洲人也。住本洲羅浮山南     | 沙門釋懷迪, 循州人也。住本州羅浮山 |  |  |

<sup>17「</sup>充」字は、【金剛寺本】「无」に作る。誤写と判断した。

<sup>18</sup> 諫 = 議【元】【明】。

<sup>19</sup>注15参照。

<sup>20</sup> T55p571c17-26<sub>o</sub>

#### 樓

寺,其山乃仙聖遊居之處。迪久習經論, 多所

該博,九流七略,粗亦討尋,但以居近海隅

有梵僧遊止,由就學書語,復皆通悉。往

藏菩提流志,譯寶積經,遠召迪來,以 充21證義。

所為事畢,還歸故郷。後因遊廣府,遇一 <u>梵僧</u>

(未得其名), 齎梵經一甲, 迪遂對譯, 名 大佛頂如來

密因脩證了義諸菩薩萬行首楞嚴經一部

(十卷) 迪筆受經旨, 兼緝綴文理, 其梵僧 傳經事

畢,莫知所之。有因南使,流經至此。

#### 南樓

寺, 其山乃仙聖遊居之處。迪久習經論, 多所

該博, 九流七略粗亦討尋, 但以居近海 隅, 數

有梵僧遊止, 迪就學書語, 復皆通悉。

藏菩提流志,譯寶積經,遠召迪來,以 充證義。

所為事畢, 還歸故鄉。後因遊廣府, 遇 一梵僧

(未得其名), 齎梵經一夾, 請共譯之, 勒成十卷, 即大

佛頂萬行首楞嚴經是也。迪筆受經旨, 兼緝

綴文理, 其梵僧傳經事畢, 莫知所之。 有因南

使, 流經至此。

凡例:同一部分は二重線 で示す。相似する部分は波線 で示す。

### 表 7 『貞元録』般刺蜜帝伝と現行本系『続古今訳経図紀』般刺蜜帝伝の比較表

|    | 『貝兀録』卷十四22(般刺蜜帝)   | 現行  | 現行本系『続図紀』23(18番の般刺蜜帝) |  |  |
|----|--------------------|-----|-----------------------|--|--|
| 16 | 沙門般刺蜜帝, 唐云極重, 中印度人 | 348 | 沙門般刺蜜帝, 唐云極量, 中印度     |  |  |
|    | 也。懷道               |     | <u>人也。懷</u>           |  |  |
| 17 | 觀方, 隨緣濟度,展轉遊化,達我支那 | 349 | 道觀方,隨緣濟度,展轉遊化,達我      |  |  |
|    | (印度國俗呼廣府為          |     | 支那(印度國俗呼廣             |  |  |
| 18 | 支那名帝京為摩訶支那)。       | 350 | 府為支那名帝京為摩訶支那). 乃於廣    |  |  |
| 19 | 乃於廣洲制旨道場居止, 衆知博達,  |     | 州制旨道場居止, 衆知博          |  |  |
|    | 祈請亦                | 351 | 達,祈請亦多,利物為心,敷斯祕賾。     |  |  |
| 20 | 多, 利物為心, 敷斯祕蹟。以神龍元 |     | 以神龍元                  |  |  |
|    | 年, 龍集乙             | 352 | 年, 龍集乙巳, 五月己卯, 朔二十    |  |  |
|    |                    |     | 三日辛丑.遂                |  |  |

<sup>21</sup> 注 17 参照。

<sup>22</sup> T55p874a16-27。

<sup>23</sup> 大正蔵本 (T55p874a13-27) によるもの。

- 21 <u>巳,五月乙卯,二十三日辛丑,遂於</u> 灌頂部中,
- 22 <u>誦出一品</u>,譯成<u>十卷</u>。<u>即前</u>『萬行首 楞嚴經』是
- 23 也。<u>烏萇國沙門彌伽釋迦(釋迦稍訛</u> 正云鑠佉此曰雲峯)譯
- 24 <u>語,菩薩戒弟子前正儀大夫同中書門</u> 下平
- 25 <u>章事清河房融筆受,脩州羅浮山南樓</u> 寺沙
- 26 <u>門懷迪證譯。其僧傳經事畢,汎舶西</u> 歸。有因
- 27 南使,流通於此。

<u>353</u> 於灌頂部中, 誦出一品, 名『大佛 頂如來密因

- 354 修證了義諸菩薩萬行首楞嚴經』 一部(<u>+卷</u>)。烏
- 356 <u>弟子前正諫<sup>24</sup>大夫同中書門下平</u> 章事清河
- 357 <u>房融筆受,循州羅浮山南樓寺沙門</u> 懷迪證
- 358 <u>譯。其僧傳經事畢,汎舶西歸,有</u> <u>因南使,流通</u>
- 359 於此。

凡例:同一部分は二重線\_で示す。相似する部分は波線...で示す。

#### 表8 『貞元録』卷十四般剌蜜帝伝と『開元録』九釋懷迪伝の比較表

|    | 照撰『貞元新定釋教目録』卷十四 <sup>25</sup><br><sub>足刺蜜帝)</sub> | 『開元録』九の釋懷迪傳26        |
|----|---------------------------------------------------|----------------------|
| 16 | 沙門般刺蜜帝, 唐云極重, 中印度人                                | 沙門釋懷迪,循州人也。住本州羅浮山    |
|    | 也。懷道                                              | 南樓                   |
| 17 | 觀方, 隨緣濟度, 展轉遊化, 達我支                               | 寺, 其山乃仙聖遊居之處。迪久習經論,  |
|    | 那(印度國俗呼廣府為                                        | 多所                   |
| 18 | 支那名帝京為摩訶支那)。                                      | 該博, 九流七略粗亦討尋, 但以居近海  |
|    |                                                   | 隅,數                  |
| 19 | 乃於廣洲制旨道場居止, 衆知博達,                                 | 有梵僧遊止, 迪就學書語, 復皆通悉。  |
|    | 祈請亦                                               | 往者三                  |
| 20 | 多, 利物為心, 敷斯祕蹟。以神龍元                                | 藏菩提流志,譯寶積經,遠召迪來,以    |
|    | 年龍集乙                                              | <b></b> 充證義。         |
| 21 | 巳, 五月乙卯, 二十三日辛丑, 遂於                               | 所為事畢, 還歸故鄉。後因遊廣府, 遇  |
|    | 灌頂部中,                                             | 一梵僧                  |
| 22 | 誦出一品,譯 <u>成十卷</u> 。 <u>即</u> 前『 <u>萬行首</u>        | (未得其名), 齎梵經一夾, 請共譯之, |
|    | <u>楞嚴經</u> 』 <u>是</u>                             | 勒 <u>成十卷,即</u> 『大    |

<sup>24</sup> 諫 = 議【元】【明】。

<sup>25</sup> T55p874a16-27。

<sup>26</sup> T55p571c17-26<sub>o</sub>

- 23 <u>也。</u>烏萇國沙門彌伽釋迦(釋迦稍訛 正云鑠佉此曰雲峯)譯
- 24 語, 菩薩戒弟子前正儀大夫同中書門下平
- 25 章事清河房融筆受, 脩州羅浮山南樓 寺沙
- 26 門懷迪證譯。<u>其僧傳經事畢</u>, 汎舶西 歸。有因
- 27 南使,流通於此。

佛頂<u>萬行首楞嚴經</u>』<u>是也</u>。<u>迪</u>筆受經旨, 兼緝

綴文理,<u>其梵僧傳經事畢</u>,莫知所之, 有因南使,流經至此。

凡例:同一部分は二重線 で示す。相似する部分は波線 で示す。

しかし、『続図紀』の写本系統から刊本系統への改変より見れば、その 中核と目的は、やはり『首楞厳経』漢訳へ集中している。「釋懷迪」条か ら「般刺蜜帝」条への交替に関して、「表 5」で明らかな様に、両者の内 容は経名と個別の言葉を除いて、ほとんど異なっている。しかし『続図 紀』の日本古写本系統「釋懷油」条の内容と『開元録』の「釋懷油」条の 内容はほぼ同一である(「表6」参照)。このことから、『続図紀』の日本古 写本系統と『開元録』との『首楞厳経』漢訳の関連記述は同様であること が明らかになった。つまり、現行本の『続図紀』と『開元録』との間に存 在する『首楞厳経』の関連記述上の相違は、『続図紀』のテキストの変遷 によってもたらされたものと認められる。以上のことから、二つの結論を えることができる。第一に、『首楞厳経』の漢訳をめぐる諸経録の記載の 相違は同経の偽撰説の根拠にはならない。第二に、それに関して『開元 録』と『続図紀』の作者智昇に対する非難と批判は不当なものと言え、誠 実であって、慎重かつ客観的な仏教者としての智昇の姿を取り戻し得よう。 さらに、「表 7」から、『貞元録』と刊本『続図紀』との問題箇所がほぼ 一致することは明白である。『続図紀』テキストを改変した意図として、 太宗・玄宗・代宗・德宗などの帝王は『首楞厳経』を十分に重要視してい たので、同経の不動の地位を維持するため、いろいろな手段を採用しなけ ればならなかったということも考えられる。また、『続図紀』テキストを 改変した意図はもう一つ重要な方面があったと思われる。すなわち、『首 楞厳経』を最初のテキストから改定・編集したことがあったからである。

つまり、『首楞厳経』テキスト自身にも古写経系統本から刊本系統に変遷 した事実があったのである。

## 四、『首楞厳経』のテキストの改編

#### (一)『首楞厳経』の系譜(附録一の見取り図参照)

日本古写経の調査と研究を進めている過程において、金剛寺本・興聖寺本・中尊寺経本『首楞厳経』は第七巻において刊本大蔵経本と大きく相違していることが分かった。

#### 1. 刊本系と敦煌寫本系 (B系統)

現存する 200 点にも上る敦煌写本<sup>27</sup>と 26 種の大蔵経本や百数種類の刊本や房山石経本の間には差異があるものの、同系統のものであるとわかった。これらの敦煌写本や諸刊本は基本的に同じ系統に属している。

#### 2. 日本古寫本系(A系統)

古写経系本は金剛寺本・興聖寺本・中尊寺経本である。

#### 3. A 系統と B 系統との相違

『首楞厳経』全体の構成内容と思想特徴を概観した上で、特にほかの諸 伝本と大きく相違する日本古写経系統本の巻七に焦点を絞り、その内容概要・思想特徴・文体特徴・言語特徴について分析したところ、この系統本 の特徴は「字数」・「広略」・「契印」・「偈頌」・「神名」において現われていることが明らかになった。即ち、日本古写経本と現行本の内容の相違は、「字数の不同」<sup>28</sup>・「広略の相異」<sup>29</sup>・「契印の有無」<sup>30</sup>・「偈頌の存欠」<sup>31</sup>・「神名の多少」<sup>32</sup>の五点に絞られることがわかった。

28「字数の不同」は以下の表で示す。

| 『首楞厳経』巻七 | 内容概要  | A 系統の文<br>字数 | B 系統の文<br>字数 | 文字数の差<br>(A-B) |
|----------|-------|--------------|--------------|----------------|
| 第一段落     | 建立道場等 | 1,534字       | 1,517字       | 17字            |
| 第二段落     | 陀羅尼文  | 6,144字       | 6,011字       | 133字           |

<sup>27</sup> 敦煌写本は、8 世紀の盛唐時代、8-9 世紀の吐蕃統治時代、9-10 世紀の帰義軍時代という三つの時代に区分できるが、いずれも同一の系統に属していることが判明した。

#### 4. A と B の 両系統 日本に 伝来

日本古写経本(A系統本)とほかの諸伝本(B系統本)の日中両国における流布状況を見てみると、A系統本は718年頃の中国には既に存在し、それが日本に伝わったのは739年以前に遡ることができる。また、B系統本は、727年以前から中国に存在し、日本に伝来したのは753年以前に遡ることができる。さらに、鎌倉時代まではA系統本のほうが影響力が大きかったが、刊本大蔵経本や長水子璿疏(長水沙門子璿撰『首楞厳義疏注経』)の伝来と流行に伴い、B系統本が鎌倉時代以降より影響力を増して

| 第三段落 | 呪の威力と功徳(1) | 7,161字  | 1,469字 | 5,692字 |
|------|------------|---------|--------|--------|
| 第四段落 | 呪の威力と功徳(2) | 2,075字  | 829 字  | 1,246字 |
| 計    |            | 16,914字 | 9,826字 | 7,088字 |

つまり、A系統の日本古写経本の方が7,088字ほど多くなっている。A系統もB系統も一巻あたりの平均文字数は七千字強なので、A系統の巻七だけが極端に分量が多くなっていることになる。これは巻分け(調巻)に何か問題があったことを想像させる。

29「広略の相異」では、A系統では陀羅尼(楞厳呪)の効験が非常に多く説かれていることである。『首楞厳経』の陀羅尼に対する効験を、A系統は「満得生男女等願」(子宝に恵まれることの願)、「得財物・富貴」(財物・富貴を得ること)、「得敬念」(敬念を得ること)、「消滅一切厄難災怪」(一切の厄難災怪を消滅すること)等55点を列挙しているが、B系統は最初の「満得生男女等願」と最後の「消滅諸厄難災怪」の僅か二点のみである。

30「契印の有無」では、A系統の第三部分の中で、三種類の契印および結印の方法が説かれている。即ち「佛頂光陀羅尼印・如來善集陀羅尼印・勅語印」3種類である。しかし、B系統の中には契印の記述はなかった。

31「偈頌の存欠」では、特徴的な相違点として、A系統の第四段落の末尾にある 偈頌があげられる。これは第三段落で列挙された陀羅尼を持する者の功徳が偈とし て説かれたものである。巻七の巻尾にあることから重要な箇所と言えるだろう。そ の偈頌は、「世尊大慈悲、所説法亦爾。能信奉行者、果報亦復然」(世尊の大なる慈 悲、所説の法も亦た爾り。能く信じ奉行する者は、果報も亦た然り)。

32「神名の多少」では、諸聖神々と衆生の名を A 系統は詳しく列挙しているが、B 系統は簡略的に挙げている。即ち、A 系統は諸々の聖神々鬼神などの名を 250 個に挙げているが、B 系統の方は 35 個しかないのである。

きた<sup>33</sup>。

#### (二) A系統からB系統に編集した背景と意図

A系統本はB系統本より起源が古いため、両者の影響関係はA系統本からB系統本へと発展した蓋然性が高いと思われる。その改変の背景には、雑密34から純密35への傾向的変化という最も重要な要素があるほか、唐代の国家の意識形態と仏教政策、民族的な特質、楞厳呪の流行と信仰なども影響を及ぼしていたと考えられる。

#### (三)編集した人物――行禅師

716-727年頃、純密を雑密から分離したのは一行禅師であることが『大日経疏』や『大日経義釈』の両著から窺える。そもそも釈尊は呪術を厳しく排し、主智主義の立場をとってきた。大乗仏教である純正密教の成立が実現しても依然として呪術が混入しているので、密教を呪術による加持祈禱をする魔法であると誤解したのはむしろ当然である。したがって、一行禅師は、『大日経疏』や『大日経義釈』の中で、雑密的な呪術などを斥け、

<sup>33</sup> 拙稿「日本における『首楞厳經』の展開」(『印度學佛教學研究』第 58 卷第 2 号、2010 年 3 月、672-676 頁) 参照。

<sup>34</sup> 雑密と純密の特徴について、頼富本宏氏の『密教仏の研究』では以下のように分析されている。まず、雑密の特徴に関して、第一、本尊となる尊格は、釈迦如来、薬師如来など顕教仏、もしくは十一面、千手、不空羂索など特殊形態をとる変化観音などである。第二、上記尊格の陀羅尼(口密)を唱えることが中心で、身密(印相を結ぶこと)、意密(心に瞑想すること)をも完備した三密行には到っていない。第三、治病、求児、延命など現世利益が強調され、本尊との瑜伽合一を説くことはほとんどない。第四、密教世界の縮図ともいうべきマンダラが、まだ完成に出来上がっていないという(頼富本宏『仏教仏の研究』、法蔵館、1990 年、5 頁参照)。

<sup>35</sup> 純密の性格について、以下のようにまとめられている。第一、本尊が、大日(毘盧遮那)如来という新しい性格を持った宇宙的な仏格である。第二(身・口・意)の三密行を総合的に駆使する全身的行法が完成している。第三、従来の現実的な目的に加えて、自らのうちに仏を体現する成仏の思想が説かれている。

第四、大日如来を中心に戴くマンダラが出来上り、思想上、実践上不可欠の役割を果たしているという(同頼富本宏上著、5頁参照)。

唐代密教は純密と雑密の区別を立てている36。716-727 年頃、一行禅師が編集を行ったのは、A系統本がいまだ広く流布せず、道慈が善無畏・一行から A系統本を受け取った後のことだと考えられる。よって、日本だけ A系統本が残されているということになる。

## むすび

以上のように、『続古今訳経図紀』のテキストの変遷より検討した結果、長い間仏教者たちを悩ましてきた『首楞厳経』伝訳史における問題点が少しずつ解明されてきた。これは、国際仏教学大学院大学を拠点とする日本奈良平安鎌倉時代の古写経調査の結実である。つまり、日本に残る古写経本と現行本や敦煌文献との比較研究が可能となり、さらに研究が推し進められた成果にほかならない。

#### 参考文献

荒木見悟 『中国撰述経典二 楞厳経』、築摩書房、1986年。

頼富本宏 『密教仏の研究』、法藏館、1990年。

長部和雄 『一行禅師の研究』、渓水社、1990年。

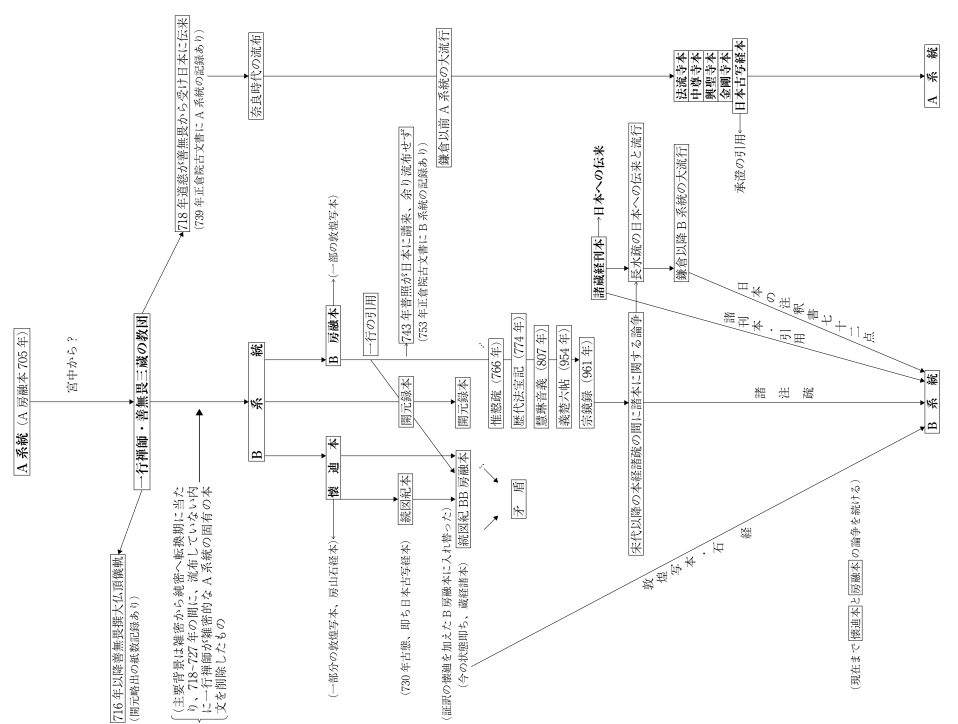
- 望月信亨 「大佛頂首楞厳経真偽問題」、『仏教学雑志』第三巻第一号、 1922年。
- 落合俊典 「疑経をめぐる問題―経典の物語化と改作―」、『大乗仏教のアジア』、春秋社、2013年。
- 松本信道 「『大仏頂経』の真偽論争と南宗の動向」『駒沢史学』33 号、 1985 年。
- 林 敏 「日本における『首楞厳經』の展開」、『印度學佛教學研究』第 58 卷第 2 号、2010 年 3 月。
- 林 敏 「日本古写経本『続古今訳経図紀』の発見とその意義――『首 楞厳経』に関わる記述に着目して」、『印度哲学仏教学研究』第59 巻第二号、2011 年3月。

<sup>36</sup> 長部和雄『一行禅師の研究』(溪水社、1990年、52-53 頁、99-113 頁)参照。

- 林 敏 「智昇撰『続古今訳経図紀』のテキスト変遷について」、『印度 学仏教学研究』第61巻2号、2013年3月。
- 林 敏 博士学位請求論文(2008年12月提出)「『首楞厳経』の文献学 的研究―日本古写経本巻七を中心として―」

#### 付記

本稿は、国際仏教学大学院大学附置国際仏教学研究所客員研究員在職期間 (2013 年 4 月 29 日~7 月 28 日) 中に行われた講演会 (2013 年 7 月 12 日、於国際仏教学大学院大学) の内容に基づいて執筆したものであり、また中国社科基金 课题项目 (12XZJ003) の研究成果の一部である。



注:①房融本は般刺蜜帝が訳して房融が筆受したと伝えられる本。A 房融本は元の形態である。B 本は A 系統の固有の本文が削除されたものである。BB 房融本は B 房融本に証訳の機廸を加えたものである。 ②機廸本は機廸と梵僧による訳出本である。

#### 附録二 日本古写経本だけに含まれている「勘誤表」

凡例:金剛寺本を底本として、興聖寺本を校本とした。

- 418 後漢錯一人 沙門嚴佛調舊雲清信士者
- 419 錯也。(常房等同錯)
- 420 西晉錯一人闕二人 優婆寒竺叔蘭舊雲
- 421 沙門者錯也。(房等同錯)
- 422 清信士聶承遠譯經二部三卷(在道真前)。
- 423 沙門若羅嚴譯經一部一卷(新長房等同闕)
- 424 符秦賸37一人 沙門釋惠常譯一部一卷合
- 425 在墨摩特錄、不合別立。(房等同賸)
- 426 西秦後闕失譯經
- 427 前涼一代合38闕 優婆塞支施崙譯經39四部
- 428 六卷 (新上房等同闕)
- 429 北涼闕一人 沙門釋法盛譯經一部一卷。
- 430 (新上房等同闕)
- 431 宋代闕一人沙門僧伽跋彌譯一部一卷40。
- 432 律抄(新上房等同闕)
- 433 蕭齊闕一人賸兩人 沙門釋法41化譯經一42
- 434 部一卷
- 435 沙門43釋法度、釋法尼此二所出光載偽錄

<sup>37「</sup>賸」字、【金剛寺本】【興聖寺本】「賸」に作る。『說文』では、「賸、物相増加 也。俗謂物餘為賸」といっている。故に「賸」と判断した。

<sup>38「</sup>合」字、【興聖寺本】「令」に作り、【金剛寺本】「会」に作る。文意によって「合」と判断した。

<sup>39「</sup>經」字、【興聖寺本】ナシ。

<sup>40</sup> 唐沙門明佺等撰《大周刊定眾經目録》によれば、第十巻に、「彌沙塞律抄一卷 右師子國沙門僧伽跋彌譯。出寶唱録」(T55p432c29-a01)と載っている。

<sup>41「</sup>法」字、【興聖寺本】「沙」に作るが、《大唐內典》卷四によれば、「齊代:沙門釋法化一部 (一卷經)」(T55p0262a16)と載っているので、【金剛寺本】の方が正しいと判断した。

<sup>42【</sup>金剛寺本】この行がもう一度繰り返されている。

- 436 此合刪4除 譯經一部一卷
- 437 (房等同錯)
- 438 元魏闕三人 沙門釋法場於洛陽譯經(一部一卷)
- 439 沙門毘45目智仙於鄴都譯經五部五卷(新上
- 440 房等同闕)
- 441 沙門達磨菩提譯論一部一卷 (房錄闕內典載)
- 442 隋朝闕一人 沙門菩提登譯經一部二卷
- 443 新編入正寄在隋錄
- 444 其僧伽提婆、沮渠京聲、波羅末陀、月婆
- 445 首那、那46連提耶舍、闍那崛多、已上六人、唯月
- 446 婆首那三朝譯經、餘之五人、各兩代翻譯、今
- 447 併施一處、將為未可!諸所出經、多有重
- 448 錯、幷依舊編、未曾刪改、若求實錄、請尋
- 449 開元釋教錄、是非明47矣。
- 001 續古今譯經圖紀一卷

<sup>43「</sup>門」字は、【金剛寺本】【興聖寺本】「法」に作る。誤寫と推測した。

<sup>44「</sup>刪」字は、【金剛寺本】【興聖寺本】「那」に作る。誤寫と推測した。

<sup>45「</sup>毘」字は、【金剛寺本】「略」に作る。誤寫と推測した。

<sup>46「</sup>那」字は、【興聖寺本】ナシ。

<sup>47「</sup>明」字は、【興聖寺本】「朝」に作る。誤寫と推測した。

# Summary

A Study of the Translator of the *Shou leng yan jing:*Based on Clues from the Textual History of the *Xu gu jin yi jing tu ji* 

LIN Min

The history of the *Shou leng yan jing* 首楞厳経 has long been controversial. Is this a translation of an authentic Indian scripture? Or is it another instance of a spurious text compiled in China? Did the *Shou leng yan jing* circulate only in one version? Or were there two different versions? The main source of confusion comes from the fact that the two scriptural catalogues authored by Zhisheng 智昇 around 730, namely the *Kaiyuan shijiao lu* 開元釈教録 and the *Xu gu jin yi jing tu ji* 続古今訳経図紀, give conflicting information about the translator and the date of translation.

A clue to these puzzles can be found in the textual history of the *Xu gu jin yi jing tu ji*. This catalogue appears to have undergone quite a few alterations in the process of its transmission. We can identify now two main lineages, i. e. one represented by the textual witnesses preserved in old Japanese manuscripts (hereafter, MS lineage), the other seen in the woodblock and modern printed versions (hereafter, printed lineage).

For example, the so-called *Shi huai di* 釋懷迪 Section in the MS lineage of the *Xu gu jin yi jing tu ji*, which is quite different from the printed lineage (where it is named the *Ban ci mi di* 般刺蜜帝 Section), is almost identical with the *Shi huai di* Section in the *Kaiyuan shijiao lu*. Furthermore, the record concerning the Chinese translation of the *Shou leng yan jing* in both the MS lineage of the *Xu gu jin yi jing tu ji* and the *Kaiyuan shijiao lu* is identical. The discrepancies between the *Kaiyuan* 

shijiao lu and the printed lineage of the Xu gu jin yi jing tu ji thus appear to be mainly due to the textual alterations the latter has suffered in the course of its transmission.

We can therefore conclude that the doubts concerning the apocryphal nature of the *Shou leng yan jing* can be eliminated. This also entails that any suspicion regarding Zhisheng's so-called 'conflicting information'is unjustified.

Concerning the number of versions in which the *Shou leng yan jing* circulated, it is quite possible that the scripture itself may have also undergone a process of textual alteration and present us with an intricate pattern of transmission.

Research Fellow,
Research Centre
in Southern Sea Area Cultural Study
Hainan Normal University
Research Fellow,
International Institute
for Buddhist Studies