仙石山仏教学論集 第9号(平成29年) Sengokuyama Journal of Buddhist Studies Vol. IX, 2017

# The Theory and Practice of lCags-kyi-sdong-po in the Northern Treasure Branch of rNying-ma School

Kanako Shinga

# The Theory and Practice of lCags-kyi-sdong-po in the Northern Treasure Branch of rNying-ma School\*

## Kanako Shinga

#### 1. Introduction

Thang-stong fascinated all who knew him, so that six biographies written by his intimates are known so far. These accounts of the adept's life are largely hagiographical in nature but offering enough data to reconstruct how he had attained the CD practice. The present article seeks to remain faithful to the six biographies as far as possible. Among them, my key textual witnesses are:

<sup>(1)</sup> Ocean of Marvels (ই'মার্ক্রমান্ত্রামর্ক্রী S), written during 1485–1517 by his direct disciple Shes-rab-dpal-ldan (প্রসামন্দ্রম্বাস্থ্রমা TBRC#P7844).

<sup>(2)</sup> Jewel Mirror in Which All Is Clear (শ্রের্নাজ্ব ন্র্রের্নর্নির্নাজ্ব ন্র্রের্নির্নাজ্ব ন্রের্নির্নাজ্ব নের্নির্নাজ্ব নের্নাজ্ব ন্রের্নির্নাজ্ব নের্নির্নাজ্ব নের্নাজ্ব নির্নাজ্ব নির্নাল্ব নির্নাজ্ব নির্নালির নির্নাজ্ব নির্নাজন নির্নাজন নির্নালির নির্নাজন নির্নালির নির্নাল

adept (মুন্ত ক্র mahāsiddha) Thang-stong-rgyal-po (ম্ব্র ক্র ক্র mahāsiddha) Thang-stong) was said to have a formidable lifespan of roughly 125 years.² This incredible good fortune had been prophesied by Guru Padmasaribhava (fl. ca. 8c; TBRC#P4956), who predicted that the Guru's mental emanation (মুন্ত মুন্ত i.e. Thang-stong) would be born out of compassion for all sentient beings and would attain longevity as a result of his perfection of meditative techniques.³ One of the techniques he employed, according to detailed accounts, is the CD. Through the longevity practice (মুন্ত āyuḥ-sādhana; TBRC#T27)⁴ Thang-stong perfected the attainment of immortality

W2CZ7932), in which the seven biographies of Sa-skya Paṇḍita Kun-dga'-rgyal-mtshan (মান্ত্রু'ন্সুব'ন্স্ব্রুগ্রাক্তর্বা 1182–1251; TBRC#P1056) are covered by Ngor-chen Kun-dga'-bzang-po (ইন্টেক্স্পুর্ন্স্বর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্কর্মার্ক

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G\_4 339,3: স্লু-ক্টিন্টেন্সমূৰ-থেকা অন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্ত্ৰ-মন্

For a sampling of rituals of the ক্ল'ব্যম্ভ্রুব' in the Tibetan Buddhist Canon, e.g. Āyuḥ-sādhana (P4863 (Anon.): ক্ল'ব্যম্ভ্রুব'য়বিয়্রবামা). I was of course immediately tempted to compare the ক্ল'ব্যম্ভ্রুব' with ক্ল'ব্যম্ভ্র' (TBRC#T473) or ব্রহ্মক্র' (TBRC#T48) though, in

(এই ইন্) to cultivate life-long devotion to altruistic acts, e.g. building iron suspension bridges over hundreds of rivers.

<sup>5</sup> As for the ব্রুঘার স্ক্রান্থ Stearns (2007: 9) argues that: 'The Iron Tree is the section in the Heart Practice cycle of Gökyi Demtruchen's treasures for sustaining the essence of life through meditation on Amitābha, Amitāyus, and Hayagrīva'. Including the ব্রুঘার for a brief account of five categories of আন্তিন্ত cycles (The Eastern/The Southern/The Western/The Northern/The Central gTer-ma Cycles) occurs in various ব্রুঘার literature (e.g. ম্ব্রুমার্ম্বর্মার স্ক্রিমার স্ক্রেমার স্ক্রিমার স্ক্রিমার স্ক্রিমার স্ক্রিমার স্ক্রিমার স্ক্রিমার

Dudjom (1991: 780-783) depicts how and what kind of treasure teachings rGod-kyildem-'phru-can discovered from a cave.

The aim of this paper is to inquire into the interpretation of the phrase "প্রস্থান্ত্রাইন্নেন্ত্র", as well as the meditative techniques in the literary work of the CD. I argue that it played a key role in Thang-stong's "Iron-Bridge pathways to enlightenment (প্রস্থান্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাই) ক্রুন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ত্রাইন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট

### 1-1. Brief Bibliographical Remarks about CD

The Longevity Practice of the Iron-Stalk (ঠে স্ক্র্বার্ডার্ট্রাইন্ট্র্রা CD) belongs to the Heart Praxis revelation of the Byang-gter lineage. To the best of my knowledge this sādhana practice has not yet been critically edited, nor been translated into any European language. CD is part of the so-called gTer-ma (ব্যান্ট্রান্ড্রা) treasure teaching) literature, said to preserve the words of Guru

This claim is already made by Kahlen (1994: 307) as "built philosophy", physically helping the living ones to trespass rivers and canyons, and spiritually reminding of "helping to cross ignorance and other obstacles". Depending on the hagiographies, the phrase প্রবাধান্ত ক্রেল্টান্ত বের্মান has some variant forms (see Shinga, 2017), but the standard texts follow the term as used here.

Padmasambhava. It is recognisable by the gTer-shad (আইন্ম্ন্ ৰু), which are sometimes 'used improperly to mark the subsidiary commentaries and associated rituals as well' (Gyatso, 1996: 158). As the title of the Opening Chapter (ঠেন্ধ্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্রেম্বর্ট্র

As Almogi (2005: 37) explains, the Opening Chapter (ইঅ'ব্রুড্র')<sup>11</sup> is a Tibetan 'genre category of lists of contents'. In fact, the ইঅ'ব্রুড্র' in CD methodically arranges the contents in topical outlines (অ'অভ্রুড়') that constitute a complex nested hierarchy of three sādhanas, i.e. the Outer, Inner, and Secret (খ্রি'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রেড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রেড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রেড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রুড্র'ব্রেড্র'ব্রুড্র'ব্রেড্র'ব্রুড্র'ব্রেড্র'বর্র্র্র্র্র'ব্রেড্র'বর্র্র

A famous example of this nominalisation can be referred to অমাইমান্টব্ৰাইল (ক্লিব্ৰাইল into ক্লিব্ৰাইল) work done by Tsong-kha-pa (ইল্ডিব্ৰাইল) TBRC#P64).

<sup>11 &</sup>quot;প্রমান্ত্রন" or "প্রমান্তিল্" literally means "inscription above a door", cf. TD 1186; TBRC#T4CZ2366.

| 1;#1  | કુૈ:ક્ર્યુવ:રેવ:ळेव:તુઢ:ય:વાૄ     | 1-1; #2  | <i>ব</i> 5ৢৢ <del>५</del> ;ৡৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢ                      |
|-------|-----------------------------------|----------|-------------------------------------------------------------|
|       |                                   | 1-2; #3  | षि:कुष:न्यम्।न्यस्यः सूटः र्रेटः र्थेन् ह                   |
| 2; #4 | <b>ૢ</b> ૡઌ૽ૢૢઌૣઌ૱૽૽ૢ૾ૺૠૣ૽ૼઌઌ૽ૺૺ૾ | 2-1; #5  | ૡૢૼૺૺૺ૾ઌૼ૱ૹ૾ૺૺૺૺૺૺ૾ઌઌ૽૽૱ઌૢૢૼૺૺ૾ૺ૾                           |
|       |                                   | 2-2; #6  | तक्रे:बेन्` <del>र्हे</del> हेते'त <u>ज</u> ्ञण'तु'र्थेन्ॄः |
| 3; #7 |                                   | 3-1; #8  | <b>ৼৼ৾য়৸৸ড়ৼ৾ৼয়ৣ৾৽য়ৣ৾ঀৼয়৽ঢ়৻ৼ৾</b>                      |
|       |                                   | 3-2; #9  | য়ৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢৢ                         |
|       |                                   | 3-3; #10 | न्सुकार्येद्रः श्रेषा तन्तेन स्थे श्रेषा र्थेन् १           |
|       |                                   | 3-4; #11 | এষ:ౙၴ <i>ঘৃষ:</i> ঽ৾৾৾ঽৢ৽৾৾৳ঽ৽৳ঽ৽৻ঽঽঢ়৽৻ঀ৾ৼৢ                |

Table 1: Topical outlines (ম'ন্ড্র্-') shown in the Opening Chapter (ইর'ন্ড্র্-')

|        | Amitāyus/<br>ळें 'द्रथण' सेद् | Amitābha/<br>र्दे5'5्यण'श्रे5्। |
|--------|-------------------------------|---------------------------------|
| In: CD | 12                            | 1                               |
| In: CP | 10                            | 1                               |
| In: G  | 9                             | 1                               |

Table 2: Number of times names are found

In CD, both Amitāyus (passim.: ঠেঁন্দ্রান্ত্রান্ত্রান্ত্রান্তর Life") and Amitābha (CD\_1 521,6; CD\_2 252,4: র্ন্ত্রান্তর মূল্ "Limitless Light") are thought to be the towering deities who are the objects of veneration (ন্মন্ত্রান্তর). The definition for them seems to be quite similar, and thus can easily be confused. Indeed, it seems that Guru Padmasambhava does not clearly distinguish between Amitāyus and Amitābha. Nonetheless, Amitāyus appears throughout the longevity practice, and thus this peculiar doctrine easily extends to him, one of the three deities of long-life (ঠেন্ড্রের্ম্বান্ত্র্র্ম). Amitābha seems simply to represent one of the pañca buddhāḥ (ম্ব্রান্ত্র্যু), is insofar as the

<sup>13</sup> For a recent full study on the names of Amitābha/Amitāyus, see Nattier (2006; 2007).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> A symbolic interpretation of the three deities of long-life (क्टॅ'झु'क्रुक्य'ग्रुख'), cf. TD 2284: (1) Amitāyus (ক্ট'ব্যগ্'ঐব্য) (2) White Tārā (ক্ল্রুথ'ব্যাব্য) (3) Vijaya (क्रुस'क्रुथ'ঝা).

Sambhogakāya manifests itself in the form of the Nirmāṇakāya (see Table 2 and also Section 2-1-1. below).

## 1-2. Prophecies about CD

One could certainly take these prophecies as 'the central legi[ti]mating device of the Treasure; it proves, or attempts to prove, that the cycle was not authored by the discoverer but rather was formulated by Padmasambhava in the past' (Gyatso, 1996: 159). This purports to explain, under his/her<sup>16</sup> own predestined revelation, the lives of treasure discoverers (\$\square\$5.\square\$5.\square\$5] consciously or subconsciously designated by the prophecies. The point is that the prophecies have always seen reason and wisdom as to be out of compassion for the suffering beings in a degenerate age.

CD\_1 512,2; CD\_2 246,2: This <u>Longevity Practice of the Iron-Stalk</u> (ক্রি<u>খুব</u>া প্রার্থা কুর্মিন্দ্র (<u>CD</u>) was concealed by nobody other than I (অন্যান্তর্গা), Guru Padmasambhava, for the merit of the future one who has the aptitude [for cultivating this practice. ...] The secret consort of Guru Padmasambhava, whose secret name was "Goddess Caṇḍālī (ফুর্মান্তর্ভ্রাম্ব্রা)", came and wrote the Heart-Sphere of Padmasambhava (ম্ব্রাম্ব্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্ব্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্র্যান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রাম্বর্মান্তর্ক্রর্মান্তর্ক্রর্মান্তর্মান্তর্ক্র্র্মান্তর্মান্তর্ক্র্রেম্বর্মান্তর্ক্র্যান্তর্ক্র্যান্তর্ক্র্যান্তর্মান্তর্ব্রেম্বর্মান্তর্ক্র্যান্তর্ব্রেম্বর্মান্তর্ব্রর্মান্তর্বর্মান্তর্মান্তর্বর্

Note that 'the great majority of Treasure discoverers were men, as far as we know. One female discoverer was Jo mo sMan mo (thirteenth century)' see Gyatso (1996: 163n10).

language of the dākinīs. At the waist (দ্বিদ্ৰ্য) of a rocky mountain coiling like poisonous snakes in the Northern Tho-yor Nag-po (প্র্যেক্র্ব্র্যার্ক্র্য), [the treasure text] is hidden (ষ্ট্র্ব্র্যু ) in a casket of maroon rhinoceros hide. During the spread of fivefold degeneracy, the awareness holder rGod-kyi-ldem-'phru-can, the destined (এমডেব্র্যু) secret yogin, will appear in the East of Ri-bo bKra-bzang. This treasure (i.e. CD) will be certainly performed by him (i.e. rGod-kyi-ldem-'phru-can). E-ma-ho! The fortunate son of Guru Padmasambhava. 17

This passage clearly implies that the CD was concealed (ম্ব্রেল্) by Guru Padmasambhava for the person who would perform the treasure teaching (ম্ব্রিল্) ক্রিন্টের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্মান্ট্রের্ম্বর্মান্ট্রের্ম্বর্মান্ট্রের্ম্বর্মান্ট্রের্ম্বর্মান্ট্রের্ম্বর্মান্ট্রের্ম্বর্মান্ট্রের্ম্বর্মান্ট্

<sup>17</sup> CD\_1 512,2; CD\_2 246,2: पद्मात्र प्रहुत्य प्रवादित्य प्रवाद के स्वाद प्रवाद प्रवाद के स्वाद के

<sup>18</sup> For the five defilements (cf. MVy#2335: 美国歌歌迎名 第二中 pañca-kaṣāyāḥ; 五濁名目) of the world, cf. 曇 無 讖 (385-433) 譯 『 菩 薩 地 持 經 (\*Bodhisattvabhūmi-sūtra)』 T1581.30.928c21-23: 所謂五濁。一日命濁。二日衆生濁。三日煩惱濁。四日 見濁。五日劫濁。 The fast (金 知歌歌 \*āyuṣkaṣāya; 命濁) occurs when the lifespan of human beings becomes limited to a hundred years (928c23-24: 謂今世短壽人極壽百歳。是 名 命 濁). The eidos of the world is quite common to the Buddhist perspective, especially the world in the "end-age (5 歌歌思句")". Thondup (1986: 236n122) gives us an intriguing interpretation of this 5 歌歌思句" The present time of war, disease, famine and emotional struggles might be a golden age for science and technology, but to spiritual eyes it might be the end-age".

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> As for the Eight Pronouncements (বসাব: নজুর-জুর-অর্জ-ত (ব) ব্যর্কর-জুর-জর-ত (5) ধ্রর-অরজ্বর-জর-ত (5) ধ্রর-অরজ্বর-জর-ত (5) ধ্রর-অরজ্বর-জর-ত

Just as predicted, the awareness holder (ইত্য'বেইর' vidyādhara) rGod-kyildem-'phru-can (র্ন্নি-্ট্রাণ্ট্রর্মান্ত্র্র্র্ড্রের্ 1337–1408) appeared in the East of Ri-bo bKra-bzang (ই'র্ম'ন্ম্মান্স্রম্মা), where Thang-stong was bestowed the CD from the Withdrawn from the secular society, both the secret yogin (মুকাম্মির্মারের্ট্র্মা) rGod-kyi-ldem-'phru-can and the religious hermit rGod-kyi-ldem-'phru-can left us few sources that describe their accomplishments. We are left to deduce about what types of transmissions need to be made for the above figures in detail. It may suffice here to say that, according to CD and G, Guru Padmasambhava intended to bestow this Byang-gter practice to the gTer-stons most certainly through the Mind-mandate Transmission (পান্তর্-জ্ঞা). Because he recognised the authenticity and transmission has been studied by Thondup (1986: 101-110), who devotes considerable attention to gTad-rgya as the Guru recognised the gTer-stons 'as his own regents and blessed them to tame the beings of the endage (চুমাঝারেণ)' (Thondup, 1986: 103; 236n121-122). The biographical literature (ক্রম'ম্বর') of Thang-stong supports this point in many places. In fact, Gcan be based on provenance of the CD, which makes it distinctive and relevant to the purpose of this discussion.

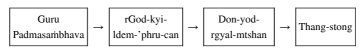


Table 3: A rough lineage

<sup>(6)</sup> র্ম্বি নার্নি মের্রি নি (7) বিশা নেই বা দ্লারি নি (8) নেই বা দ্লির ন্রানারি নি (7) বিশা নির্দারি নি (7) তিcasionally two more Pronouncements (bka') may be added', see Dargyay (1979: 31): [9] ই্বামা মূবামান্র্রিন্মেরি নি [10] ফ্রি মেরি নি (10) ফ্রিমারি নির্দারি নির্দার নির্দারি নির্দার নির্দার

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Don-yod-rgyal-mtshan seems to have played a special role from a very early time in Thang-stong's life. The Great Anchorite not only attended Thang-stong's birthday celebration but also gave him the name "Khro-bo-dpal-ldan (ব্র্নির্ম্বর্)", see Shinga (2017).

G\_4 48,2: In the middle of the night, Rṣi Rāhula (হ্রদ:স্ক্রান্ত্র) appeared and (হ্রদার্ক্রান্ত) announced: 'A noble man [called] "the Great Magician (অন্ত্রন্তর্ক্র), <sup>24</sup> the Iron-Bridge Man (প্রবাধার্মার্ক্রান্তর্কার)" who is a mental emanation (প্রবাধার্মার্ক্রান্তর্কার, <sup>25</sup> is coming smoothly (প্রাথার) to

<sup>21</sup> For Ekajaṭī (G\_3 49,1; G\_4 47,19: 南河東河, MVy#4277 gave 'Eka-jaṭī; 天平(天)' 東京河東 頂髻母; 獨髻母', see also BHSGD 152; MW 228 (Ekajaṭā). Stearns' interpretation of the word provides more detail about the deity: 'Ekajaṭī (E ka dza ti) is the main protectress of the Great Perfection teachings and is considered to be an emanation of Samantabhadrī (Kun tu bzang mo). A treasure-owner (gter bdag) is a deity who has been entrusted with a hidden treasure (gter ma)', see Stearns (2007: 503n396). The Ekajaṭā/Ekajaṭī is a ferocious form of Tārā, see Getty (1962: 125): 'Ekajaṭā, the blue Tārā, is the most powerful of all the goddesses, for even to listen to her mantra repeated destroys all obstacles, brings good luck and intense religious enjoyment ... [Ekajaṭā] is one of the most terrifying manifestations in the Mahāyāna pantheon'.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> జేశావ్యా (cf. TD 2287) is the day to commemorate the Guru Padmasambhava. Thangstong was said to be born in the same tenth day of the month of miracles (卷්යජූයා జేశాష్ \*Mahāprātihārya) in the Iron Female Ox Year (i.e. 1361 C.E.), see G\_4 18,2: ఆ్ట్రాశా శేశాష్ట్రాలు పోష్టాలు పోష్ట్లు పోష్టాలు పోష్ట్లు ప

 $<sup>^{23}</sup>$   $G_{-3}^{'}$   $^{48}$ , $^{6}$ ;  $G_{-4}^{'}$   $^{47}$ , $^{17}$ :  $^{'}$   $^{'}$   $^{'}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{18}$   $^{1$ 

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Cf. Mi-la-ras-pa (ঠ্র'মে'ম্বামা 1052/1040–1135/1123; TBRC#P1853), a famous figure who is affectionately known by the same epithet অধ্যক্তিবা

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Thang-stong as a mental emanation of Guru Padmasambhava, see Shinga (2016).

this sacred place on the tenth day of next month. [You (Don-yod-rgyal-mtshan),] prepare well (শ্রমণ শ্রমণ শ

G\_3 49,4; G\_4 48,9: [Then Don-yod-rgyal-mtshan] told [his] attendants (ম্মিন্ট্রেম্বা): 'The fully ordained monk (ম্মিন্ট্রে bhikṣu) [with the holy name of] "brTson-'grus"<sup>28</sup> is now swiftly (ম্রুম্ব্রু ) coming here (Ri-bo bKra-bzang) to receive the treasure teachings. He (brTson-'grus = Thang-stong) [will become] an upholder of the pure awareness of longevity (ক্রিম্ব্রু ) by the excavation (ম্রুম্ব্রু ) of this treasure (ম্রুম্বির্ ) [called] <u>Longevity Practice of the Iron-Stalk</u> (CD). [Thang-stong's myriad of] followers (ম্রুম্বির ) as number of stars will gather [before Thang-stong, and they] will offer (ম্রুম্ব্রু ম্বর্ ) [him] boundless possessions (ম্র্রুম্ব্রু মের্ম্ব্র মের্ম্ব্র মের্ম্ব্র মের্ম্ব্র মের্ম্ব্র মের্ম্বর মের্মর মের্ম্বর মের্ম্বর মের্ম্বর মের্ম্বর মের্মর মের্ম্বর মের্ম্বর মের্মর মের্মর

 $<sup>^{26}</sup>$   $G_{-4}$   $^{48,2:}$  ને તે ત્રચાનુ તેને છે જાય કરાય કર્યો તાલુક તાલુક

 $<sup>^{27}</sup>$   $G_{-3}$   $^{49.2}$ ;  $G_{-4}$   $^{48.5}$ :  $^{48.5}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.2}$ :  $^{49.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Thang-stong owed his full ordination (S\_2 30,1: ন্যুর্ ই্লাজ upasampad) to a Sa-skya monastic, i.e. dPal-'byor-shes-rab, "the Master of the Five Scriptures (ন্যান্থ্যুম্')" who bestowed upon him the bhikṣu (ন্যাইজ্ম') name of "brTson-'grus-bzang-po", see Shinga (2017).

 $<sup>^{29}</sup>$   $G_{-3}$   $^{49,4}$ ;  $G_{-4}$   $^{48,9}$ : -1  $^{3}$   $\overset{?}{8}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$ 

G\_4 48,13: Within the pure conduct of a fully ordained monk, the great adept (Thang-stong) then arrived at the sacred place of Ri-bo bKra-bzang on the tenth day. 'Great Anchorite (Don-yod-rgyal-mtshan)!' [Thang-stong] requested (ব্ৰুষ্ম্ম): 'Please take into account to completely bestow (আ্র্ম্মের্ট্রর্) upon me the profound Dharma of [both] the scriptures and rediscovered texts (ব্যার'বার্ট্রন'). To practice the Dharma, I will perform meditation at this sacred place for three years.'30

G\_3 49,6; G\_4 48,17: [Don-yod-rgyal-mtshan replied to the request from Thang-stong: [Teacher of] 'Because you (Thang-stong) are the Great [Teacher of] Uḍḍiyāna himself (ਘੈਕ ፕሬጂ ማርርር), [you] probably don't need to perform meditation.' [Don-yod-rgyal-mtshan] explained the detail that at 'Am-phu (ଦ୍ୟ'ଣ୍ଡା)  $^{31}$  in the entire night (ଗୁସ'ଣାଞ୍ଜଗ୍'ସ୍ଟ') of the tenth day of last month, pure appearances (ব্ৰাঘ্টি শ্বুদ্ৰে) that were a mixture (ব্ৰই্কাম) of dream and clear light occurred [to Don-yod-rgyal-mtshan. With that, he] said: 'Certainly (ব্ৰিষ্ণা) I will offer the owner of the Dharma (Thang-stong) whatever [Dharma] I have.,32

 $G_3$  50,1;  $G_4$  49,1: [Don-yod-rgyal-mtshan] thoroughly bestowed (찍혀다다) [Thang-stong] the Magical Web (স্থ্রান্ত্র্বা)<sup>33</sup> and so forth of the [rNying-ma

बियायां प्रस्ता स्थाप्त स्थापत स्य स्थापत स्यापत स्थापत स्थापत

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 'Am-phu (এমাধ্রা) or 'Am-bu (এমাধ্রা)?

संस्वायित्यात्रयात्र्यात्रात्त्रात्त्रीःक्कुं स्वत्वाय्यात्रात्यात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात् संस्वायित्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात्रात्यात

<sup>33</sup> The so-called Magical Web (স্থ্রাম্বা) is known by various names. As Stearns (2007: 503n400) has clearly pointed out, 'The text in this case is probably Śrīguhyagarbha $tattvavini\acute{s}caya'$  (५५१२) वृष्ट्र प्रतिः श्लेट्र प्रतिः श्लेट्र स्थाप्य प्रतिः श्लेट्र प्रतिः स्थाप्य प्रतिः प्रतिः प्रतिः स्थाप्य प्रतिः are also a number of the commentaries in the Tibetan Buddhist Canon, e.g. Guṇavatīśrīmahāmāyāṭīkā (द्रधायः ञ्चुःतस्वायः क्रेवः ॲतिः तर्ग्रोयः धार्यवः प्रवः स्वः धा P2495; D1623) by

canonical] scriptures (মৃস্ক্রা), and the initiations (মৃস্ক্রা), the reading transmissions (মৃস্ক্রা), and the oral instructions (মৃস্ক্র্রা) of the Dharma treasures of the awareness holder rGod-sgro-can.<sup>34</sup>

# 2. Interpretation of the Terms "ঝুবাম'" and "ঝুঁদ্ৰ'ম্'" 2-1. The Term "ঝুবাম'/ঝুবাম'দ্ৰী'—"

The general notion of the Tibetan term "强国权" is widely understood as an iron element (cf. MVy#5983: *lohaḥ*; 銕; Das 396: iron), a chemical element with symbol "Fe (Lat. *ferrum*. CLD 245)".<sup>35</sup> Although by the Buddhist Hybrid Sanskrit (BHS) *loha* doesn't seem to be given, MW (908 under the heading of *loha*) has remarked mainly the metal.<sup>36</sup> From the Vedic literature, metallic terms are classified, e.g. *híraṇya*- (precious metal); *áyas*- (base metal). Iron is often referred to as the latter owing to its having a higher melting point than *híraṇya*-

Ratnākaraśānti (ca. 11c; TBRC#P00EGS1016642).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> G\_3 50,1; G\_4 49,1: ਸਗਕ ਸਕੇ ਭੂਕਿਯੂਕ ਕੇਂਧੀਕਾਰ ਹੈ। ਜੇਧਾਨ ਵਿੱਚ ਜ਼ੈੱਚ ਸ਼ੁੱਚਰ [sic] ਗੁੰਧੀਨ ਨ ਛੱਕਾ ਗੁੰਧਰ ਪ੍ਰਸ਼ਾਸ਼ ਸ਼ੁੱਚਰ ਦੀ ਘੱਟਕਾਲ੍ਹ ਵਿਧਾਕਾਰ ਸ਼੍ਰਾਸ਼ ਸ਼ੁੱਚਰ ਦੀ ਸ਼ਾਹਰ ਹੈ। 'In his twelfth year three vulture feathers grew from the crown of his head', see Dudjom (1991: 780).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> MW 908: (1) red (metal) (2) made of copper/iron (3) (in later language) iron (either crude or wrought) or steel or gold or any metal (4) a weapon (5) a fish-hook (6) blood (7) the red goat (8) any object or vessel made of iron.

(gold).37

Generally, the primary meaning of "अगुष्ठा" is "iron", and thence figuratively "robust". <sup>38</sup> Nonetheless, it is a catchall term so there exist almost as many adjectival notions as there are contexts in which it is used. In ancient Tibet, the Iron Age spans the period from approximately 900 BCE to 100 BCE (Bellezza, 2014: 78). <sup>39</sup> Snellgrove & Richardson (1968: 49–51) reports that Tibetans (in eastern Tibet in particular) possessed their own local traditions of metal work (e.g. arms and weapons) in a still-earlier period.

Thang-stong's hagiographical literature records intriguing stories of how he had successfully built iron suspension bridges over hundreds of rivers (e.g. G\_4

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> For the áyas- (iron) in contraposition to the híranya- (gold), cf. ŚB XIV 2,2,54. For more details, see Yamada (2017: 277).

 $<sup>^{38}</sup>$  The English "iron" is usually taken to mean: (1) a metal, the most abundant and useful of those used in the metallic state; very variously employed for tools, implements, machinery, constructions, and in many other applications. (2) In figurative uses, as a type of extreme hardness or strength. (3) An instrument, appliance, tool, utensil, or particular part of one, made of the metal, cf. OED 78-83, which etymologically goes back to the Middle English iren, cf. EDEL 308; Goth. aiz; Skt. áyas, cf. ODEE 285; Iron is probably a Celtic contribution to English, but the borrowing took place in the prehistoric period, before the Germanic dialects separated, and so English shares the word with German (eisen), Dutch (ijzen), Swedish (järn), etc. The prehistoric Celtic form from which these all ultimately came was \*īsarnon, which some have linked with Latin aes 'bronze' and Sanskrit isira- 'strong'. The ancient Indo-European peoples had already split up into groups speaking mutually unintelligible tongues by the time iron came into general use, so there was never any common Indo-European term for it, cf. BDWO 304; Iron has been conjectured that the Proto-Germanic \*īsarnan was borrowed from Venetic Illyrian \*eisarnon rather than from Proto-Celtic Isarno- with its initial short i-, cf. BDE 544. All resources refer to the etymology of English "iron" here are only available with Sasaki Takayuki (佐々木孝幸), Lecturer in English, Sophia University.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Bellezza (2014: 113) offered a succinct survey of the Metal Age in Upper Tibet as it entered relatively late as compared to other ancient civilizations such as those of China or Persia. 'The introduction of the forging of iron in Upper Tibet may have occurred right on the heels of innovation in copper smelting, but this remains to be proven'.

Iron (especially ইবিন্ধুবাৰ) has played a crucial role as a ritual implement (e.g. ধুন্বেন্ধ্ k̄la) as well as in psychiatric medicine throughout the Himalaya. 43 When we read G, there is certainly nothing to describe a negative

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> For 妈兄' cf. MVy#4346: agni-kuṇḍaḥ; 火供竃; TD 1146: 妈兄'和 ]

<sup>\*\*</sup>I For the iron-bridge expedition to dPal Ri-bo-che (독지자국 武 bi) in 1988, see Kahlen (1994: 306–307). For a detailed metallographic investigation of the iron chains of the Bhutanese suspension bridges by the ETH, Zürich, see Epprecht (1981: 150). The blacksmithing process concerning "loess doll (Jap. 高師小僧 = Takashi-Kozō); limonite" will be discussed in my future dissertation. G provides us a number of derivatives as for the term "영미적" (I must omit the locorum for lack of space): 영미적 최고지 'iron chisel; 영미적 최고지 'iron work; 영미적 최고지 'iron hook; 영미적 최고지 'blacksmith; 영미적 '평 'iron gate; 영미적 최고지 'iron shackles; 영미적 독자' iron tools; 영미적 정자 'iron spikes; 영미적 전자' iron bowl; 영미적 최고지 'iron bowl; 영미적 최고지 'iron bowl '영미적 최고지 'iron bowl' '영미적 '항 '양미적 '항 '양

<sup>42</sup> This is also discussed by Gyatso (1980: 111; 115n6); Gyatso (1986: 92f); Dollfus (2004: 10). I shall return to his charismatic activities of building bridges below, that will argue the "연합자" had facilitated the local people to be involved in discussing their local affairs.

 $<sup>^{43}</sup>$  The ኳጂኚኚ'/ጟጚፕ' 'made of iron, or of copper, gold, torquoise, conch-shell, of sandal-

notion on the term "ঝুলাম" (iron)". It denotes variables, the positive sequence components: a very rich deposit of iron (G\_4 140,18: ঝুলাম' ট্রী'লাট্ট্র'ইর্নম' ক্ট'ন'); iron is rare in Tibet (141,17: ব্র্নিশ্বেলাম' নুর্গার্ক'ন'); precious iron (passim.: ঽর্ভর্তর ঝুলাম').<sup>44</sup>

However it may be, as far as Thang-stong is concerned, "ঝুলামান্তর" (iron bridge(s))" or "ঝুলামান্তর" (Iron-Bridge Man)" are the two most significant uses of "ঝুলামা". "<sup>46</sup> I can here only sketch out the three lines of "ঝুলামা" from CD

wood and even of leather (བསལེ་བུང་བུ་)' (Nebesky-Wojkowitz, 1975: 18). Trying to apply this variable notion of "བུབུང་བུ་)' I must offer the Four Tantras (黃ངང་བལ།) TBRC#T241) for an instance. The most basic text of Tibetan medicine incorporating Indian, Chinese and Greco-Arab medical systems has explained the inherent qualities of iron as 'ལྷབུ་བུ་བུ་བུ་བུ་བུ་བུ་བུ་བུ་བུ་བུ་བུ་བུ་-স্অালা (iron cures hepato-toxicity (མཚུན་ངུ་བུ་), ophthalmic disorders (མབུ་བུ་) and generalised edema (སྡུ་བུང་)', see GZ 202. Shown in the pt. 2 (བབུང་རྱུ་–ឝུ་བུ་) Ākhyāta), ch. 20 (སྡུན་ལུ་བུ་སུ་-བུ་བུ་-স্অ་) The Efficacy of Medicinal Substances), this explanation consists of the eight pharmaceutical materials (རྡུ་བུ་). In fact iron is in the Treasure Material (རྡི་བུ་བུ་--) with the other nine treasures: (1) gold (བྲུ་རུ་) (2) silver (དངུབ་) (3) copper (བངས་) (4) iron (5) turquoise (བུ་བུ་) (6) pearl (སྡ་ངུ་བ) (7) oyster shell (ན་སྡུ་བུ་) (8) conch shell (དང་་); (9) coral (བུ་རུ་) (10) lapis lazuli (སྡ་བུ་ភ). I would like to extend my gratitude to Yasushi Ogawa (小川康) for his helpful remarks on GZ. For the latest article on the Northern School/Tradition (བུང་ལུབུན་) of Tibetan medicine in the 15th and 16th centuries in Ngam-ring, see Hofer (2007).

Other examples from G: ख्रुपात्राजी (पदार्श्वेद्य) thick iron needle(s); ख्रुपात्रा तर्गे र ख्रुपात्रा तर्गे र ख्रुपात्रा तर्गे र प्राप्त कार्या कार्य कार्या कार्य कार्या कार्य कार्या कार

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> For "স্থ্যুস্থা" Stearns (2007: 516n493) notes that: 'the Malchak (Smal leags) is the base of Chakpori (Leags po ri), the mountain where Tangtong Gyalpo later built a temple and where the Medical College of Lhasa is located'.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Many of the iron suspension bridges which Thang-stong built over hundreds of rivers are still in use to this day. For such bodhisattvic selflessness done by a monk, as far as I

together with the *Glorious Grant of Immortality* (এঠি ইন্ ন্ব্যথা শ্বীন্ CP) and the hagiography (G). In terms of the longevity practice, CP might be the most well known in Thang-stong's tradition (প্রন্মের্ন্স্ব্রাধ্য/প্রন্জ্ব্রাধ্য/প্রন্জ্বর্ন্স্ব্রাধ্য/প্রন্জ্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্ব্র্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স্ব্র্ন্স্বর্ন্স্বর্ন্স

# 2-1-1. "Iron-Lotus Petals (ঝুল্ম'স্ট্র'নের্ন')"

The phrase "iron-lotus petals (ঝুলাফান্টাম্ব্লমেন্টা)" is found in the Chapter of Inner Sādhana of the Iron-Stalk (ব্ৰম্ম্বাঞ্বাফান্টার্ম্নমেন্টা) ইন্মেন্টা, #4).

know, no Tibetan term denotes. It was most probably because of complete set of precepts (ক্রেম্বার্ট্রাম্বার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টনরামার্টনরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টনেটরামার্টনেটরামার্টরামার্টরামার্টনেটরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টরামার্টনেটরামার্টনেটরামার্টরামার্টনেটরামার্টনেটরামার্টনেটনিকার্টরামার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার মিল্টেটনিকার্টনিকার্টনিকার্টনিকার মিল্টেটনিকার্টনিকার্টনিকার মিলিকার মিলিকার্টনিকার মিলিকার্টনিকার মিলিকার মিলিক

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> At the colophon, CP reads: ဆ້ ଲୁସ 'ಜୃସ୍ଷ୍ୟ ਤੁਸ਼ਤ 'खुସ୍ଷ୍ୟ 'ਕਲੇ 'ଛିଟ୍ 'ଟ୍ 'ସ୍ ସ୍ଥ୍ୟ 'ਕੇ' 'ਕੇ 'ਫ਼ ਲੱਗ 'ਫ਼ ਕਾ 'ਫ਼ ਕਾ

The limbs of the Excellency (সুক্তি i.e. Amitābha) are hard enough like stone (হ্ৰদামন ক্ৰম). [Over] the right and left shoulders, the sun and moon have emerged, [the Amitābha, i.e. the practitioner him/herself] is surrounded by the halo of five lights. 48

As I have mentioned earlier (see Section 1-1. above), this reference to Amitābha is unique in the CD insomuch as the figure is depicted in his Nirmāṇakāya (স্থ্রুমান্ত্র) manifestation. Being visualised to "wear complete Nirmāṇakāya vestments (স্থ্রুমান্ত্রুমিন্ত্রেস্ত্রুমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রেমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রম

The practitioner generates the aspiration for enlightenment, visualises him/herself as Amitābha in complete Nirmāṇakāya vestments. He/She sits on an ironlotus seat with eight petals arisen from the very condition of emptiness (﴿ \times \tim

মেন্ট্রেন্). The lotus seat (মৃদ্ধুন ... মৃদ্ধুন) denotes the pedestal, where the Guru Padmasambhava sits.<sup>50</sup>

The long-life vase (ঠে'নুঝ') to be conferred with CP designates the guru (ন্নু'ঝ') as Amitāyus (ঠে'নুখন্'ঐন্) to hold the vessel (নুঝ'ম').<sup>51</sup>

As I will argue below (Section 2-1-3.), CP, the longevity practice, is performed by powerful Buddhist and Bon priests (সক্ষেত্ৰ অনুষ্ঠাই ক্রমণ) for people whose life expectancy (ক্রাম্থা) has been reduced (প্র্যাণ্ডা) by negative obstacles. In performing the CP, these priests are able to remove the obstacles by capturing them (সমূজা) in rays of light (CP 192,1f).

## 2-1-2. "Iron-Life Channel (ঝুলাবান্ট্রানাস্ত")"

The term "life channel (র্মুবা্স্ড্র')" refers literally to the initiand's heart centre, and is also visually represented as such (Millard, 2007: 266). Following the "ironlotus petals (প্রুবার্স শ্রেম্ব্র্স)" described above, this belongs to the Inner Sādhana of the Iron-Stalk (2; #4). The term is said to be "iron-life channel

gefüllt (બ્રુવાન સુત્ર-'तृत-'श्रू-'ळॅवान 'ग्रु'-' (ग्रुन') पाद-'द्या)" see Dagyab (1991: 204).
<sup>52</sup> CP 192,2: न्नु-अटे-'तृर्यवा-अत्-'तृ-'वान्यया-प्रदे खुवा वी 'तुअन्यदे 'तृद-'तृ-'विवान्य-दक्षे-अत्-'ग्रु-'पतृत्-'हेन्र-' ग्रुन्

(প্রুণান্ডান্ট্রান্ডা)" whose basic character entails the *antrum* of a live bamboo cylinder (স্থুণান্ট্রা).

CD\_1 522,2; CD\_2 252,6: [The practitioner must] keep visualising from the crown of [his/her] head (খ্রুণ্ডার্ন) to [his/her] secret place (প্রাম্বার্ক্তা), an <u>iron</u>-life channel (খ্রুণার্ক্তা) ক্রিণান্তা) resembling an upright pillar of bamboo (স্থুণার্ক্তা). The bright light of the emptiness prevails inside [the iron-life channel], they are very refined five-coloured lights gleaming. Imagine a conchshell coloured letter of *mantra* as a dew-drop outside of the life channel.

From Blissful Pure Land (অন্ অত্তর্গা Sukhāvatī), invite Jñānasattva (আন্তর্গারীরাজ্য), who resembles oneself (মনেরেন্ড্রা) above in the sky. The longevity nectar (ক্র'নেন্ড্রন্ত্র্) exudes out of the [long-life] vase, [and then] flows into your (the practitioner's) Aperture of Brahma (ক্রন্থ্রেন্ত্র্) brahmarandhra). [Thereby the contemplative (i.e. initiand)] becomes one with the deity who bestowed the initiation (মুম্মের্গ্র). From [the longevity] nectar [both of] the deity and [practitioner's] life channel (ক্র্যান্তর্গা), luminous light brightens and fulfills itself. 53

The term "iron-life channel (প্রবাষ ট্রাইন)" is used here to denote 'the central "psychic-nerve (nāḍī)" (Kvaerne, 2005: 187).<sup>54</sup> We are told that it is situated at the heart centre of the practitioner's body.<sup>55</sup> Dasgupta starts his

<sup>53</sup> CD\_1 522,2; CD\_2 252,6: क्ष्री-दित्रं वाश्चवानुबन्धान्य स्वाप्त स्व स्वाप्त स्वाप्

For 寰 cf. MVy#3991: śirā; 脈; Dharmachakra (2006: 223; 225): channel/energetic channels. While as for 寰 与 忠 (TD 2212), Dharmachakra (2006: 172) provided us a more specific definition and perspective: 'The central channel is the main energetic channel in the body, running vertically through its center. Its upper end is located at the cranial aperture on the crown of the head, while its lower end is found in the secret place (the perineum)'.

<sup>55</sup> I have taken this rendering from Millard (2007: 266): 'the 'life channel' (srog rtsa)

analysis of the plexus (the *cakra*/the lotus) system with the spinal cord, 'widely known as the *Merudaṇḍa*, which is taken to be one bone from the bottom of the back up to the medulla oblongata' (Dasgupta, 1958: 146). <sup>56</sup> Dasgupta then goes ahead to analyse the nerves with "*avadhūtī* (氧分")" (cf. Jäschke 208: 5分 aorta?), <sup>57</sup> 'through which flows the Bodhicitta, and this *Avadhūtikā* leads to the Sahaja-bliss' (Dasgupta, 1958: 155).

It is held "stalk (ইন্টে daṇḍa)" and "life channel (ই্ল্ড্ৰে)" are connected by means of an intermediary substance, which is supposed to be the connection between the bright wisdom mind itself (i.e. Amitābha) and the practitioner/initiand. Iron (প্রস্থা) helps the function of making the "stalk/life channel" robust. Accordingly, we might compare this notion with a corresponding reference to "firmness" in relation to iron in Thang-stong's hagiography. <sup>58</sup>

Meanwhile, outside of the life channel, a conch-shell coloured syllable of mantra (সুবাব্যা) বেনুা), which corresponds to "hrīḥ (ন্ট্ৰিণ্ড)", 59 is gleaming like a

situated at the heart centre, is the location of the most important of the five winds in connection with Tibetan psychiatry, the 'life holding wind' (srog 'dzin rlung)'. According to the body part, see also TD 2989 (প্র্বিশৃস্তা): (1) প্র্বিশৃষ্কামণান্তী দ্বৈশ্বত্ব স্থান্ত ক্রিয়ার বিশ্বত্ব স্থান ক্রিয়ার স্থান ক্রিয়ার স্থান ক্রিয়ার বিশ্বত্ব স্থান ক্রিয়ার স্থান ক্রিয়

The Merudanda is to be referred to Srīsampuţikā, 'where it has been said that in the form of the skeleton-bone the great mountain Sumeru remains in the body' (Dasgupta, 1958: 147).

As for avadhūtī, see BHSGD 72: 'an artery, vein, or canal (nāḍī) in the body'. Jäschke (208) mentions སྡོག་རྡུ་ under the heading of གདུན་རྡོ་ that 'in the more developed mysticism the power which meditating saints by dint of long continued practice may acquire of holding back their breath for a great length of time, by which means the air is supposed to be drawn from the རྡོ་ལ་ and རྡུ་ལ་ (two veins, v. [i.e. see] རྡུ་ལ་) into the དབུ་ལ་ (སྲོག་རུ་ དུ་ང་) aorta? [sic]) thus causing a feeling of uncommon warmth, comfort, and lightness inside, and finally even emancipating the body from the laws of gravity, so as to lift it up and hold it freely suspended in the air' (Here, Tibetan citations have been provided in emended དབུ་བུ་).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> G\_4 315,2: অনুবাৰ্মানু বামন্বামন্ত্ৰ মন্ত্ৰীন্ত্ৰ ক্ৰিল্মানু ক্ৰিন্ত্ৰ ক্ৰিল্মানু ক্ৰিন্ত্ৰ ক্ৰিল্মানু ক্ৰিন্ত্ৰ ক্ৰিল্মানু কৰিছে ([When the merchants] shot [Thang-stong] many poisonous arrows from [his] front, then [his] front side of body turned to iron and [he] was not injured at all.)

dew-drop (ᠳarti). The seed-syllable "hrīḥ" means more than the seal of Amitābha. In this regard, Govinda (1983: 230) explains that 'in the HRĪḤ we dedicate the totality of our transformed personality (which thus has become the Vajrakāya) to the service of Amitābha'.

The practitioner/initiand invites (ছ্বুর্চ্চেম) Jñānasattva (ঐপ্রান্থর) [ম্মের]]). One of the three *sattvas* set forth in development stage practice (মুব্রুর্চ্চার্ট্র্রান্থর) মুব্রুর্চ্চার্ট্রান্থর), 60 Jñānasattva is 'visualized in the heart center of the samaya being ... It can involve visualizing a form that resembles the samaya being, ... yet it can also entail meditating on a deity with a form, color, face, and arms that are different than the samaya being, or meditating on a symbolic implement that arises from the seed syllable' (Dharmachakra, 2006: 219).

For J̄nānasattva in this CD, I am following the argument developed by Dharmachakra in assuming that J̄nānasattva is indeed visualised as it is similar to oneself (ম্মের্ড) above in the sky. The wisdom (ম্বার্ড) j̄nāna) being (ম্বার্ড) ম্বার্ড হ্রার্ড) হর্মের sattva) is the deity in its heart centre, thereby the contemplative/initiand becomes one (ম্বার্ড) abheda) with the deity who bestowed the initiation (ম্মের্ড্র্স).

# 2-1-3. "Iron-Hook (প্রুঘ্ বা মু;)"

The phrase "iron-hook প্রুঘ্ বাষ্ট্র")" follows the above-mentioned "life channel (ব্র্যান্ড্র")" located in the same chapter (2; #4).

CD\_1 523,1; CD\_2 253,4: [From] deep meditative absorption in *mantra*, luminous rays in the shape of an <u>iron</u>-hook (প্রুমান্ত্র্যু-) [illuminate] all the world

<sup>59</sup> CD\_1 533,1; CD\_2 256,2 (#4, see fn. 12): ব্ৰু শ্লুব স্থু বু বিদ্যুব স্থু হু [ব্ৰু শ্লুব স্থু হু ] 2; অন ল্লাম স্থু 1] দাউন আন্ত্ৰাম ন্ত্ৰাম কৰি Regarding the seed-syllable "hrīḥ", see Govinda (1983: 183f); Dharmachakra (2006: 112).

as a vessel and the sentient beings as its content (ৡৄর্ন্ নাম্ভ্রন্ ). [Subsequently,] compassionate grace (মুণামাইন ট্রাক্সমা) of the Buddhas and Bodhisattvas, [the fundamental quality of luminous rays,] would be condensed (ব্ৰুষ্ণ) into [the above-mentioned mantra, i.e.] "... siddhi (र्वार्ट्स)".61

The "iron hook (cf. MVy#4284: 美達'얼미찍'ற'라 vajra-aṅkuśī; 金剛鐵鉤; 金剛鉤)", too, is significant. It alludes to a tool that illuminates the entire bhājana/sattva-loka (র্ষ্ট্র্র্ ব্রেন্ড্র্র্র container and its contents).62 Although the luminous rays have a form similar to the robust iron-hook (EWA Bd. 1, p. 47: ankuśa  $\sqrt{anc}$ ), the fundamental quality is said to be the compassionate grace of the Buddhas and Bodhisattvas. By deep meditative absorption in mantra, the grace (ট্রব্র্ন্স্ন্ত্র) subsequently would be condensed (ন্মুন্স্ত্র) into the abovementioned mantra (মুদ্বামা i.e. CD\_1 522,5f; CD\_2 253,3f: জীঁ'জুঃ দুঁঃ ... মীট্র স্থাঃক্রুঃ) itself.

Hence, through the precept, the practitioner is introduced to a broad Mahāyānic philosophical perspective, which directs attention to the whole receptacle world. According to the CP, the "প্রুঘাঝা (iron)" denotes the robust firmness that primarily relates to the circular mountain range of iron (ক্রিম্থ্র ম্বুদাষান্ত্ৰী নিংহ্ৰামন্ত্ৰী that encircles the universal base (র্বিদানানি), according to Buddhist cosmology (Gethin, 1998: 114-119).

CP 192,3: Furthermore (띠다), the emanating light rays would strike all the realms of cognitive experience (বিষয়েশ্বরামান্তর্' sarvadhātu) of the four elements.

[Among the four elements,] the earth element is defined as "all beings hard and solid". [For instance,]

[1] the universal base (র্বিশ্বালী) of gold wheel (ঘ্রাম-শ্রী:মান্ত্রী: \*kāñcanacakra),

- [2] the axis mundi of Sumeru (ইবি:ক্রুএ:মার্ম:ম্বা),
- [3] the seven golden mountains (আ্র্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইণ্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্রাইল্ড্

which abide (ঘ্ৰক্ষম) as far as the circular mountain range of <u>iron</u> (খ্ৰুমান ট্ৰাই কি \*cakravāda) surrounds (বিম্প্রেম্ব).63

Empowerment lights emanating from Amitāyus (CP 191,6 ... 193,2) would strike (ጃቫ) all the realms of cognitive experience of the four elements (বহুদ্নে দুলি \*catvāri mahābhūtāni). Among the four motifs (earth/wind/water/fire), the earth element (বহুদ্নেম) is regarded as particularly significant. This element (মা pṛthivī) is well defined as "all beings hard and solid (মার্লিমেরমামার)", and has provided the world to abide as far as the circular mountain range of iron (প্রাম্বার্ম) নির্দ্ধিকার্মী নির্দ্ধিকার্মী স্থানিকার স্

In the same Mahāyāna hermeneutical theory under consideration here, "প্রবৃষ্ণ (iron)" can be defined not only by the quality "robust", but also by the absolute value of the magnetic. Concerning this attribute, CP refers to "ironfilings (প্রবৃষ্ণ খ্রু')" in terms of the *mantra* and *samādhi* related to a ritual of the nectar of immortality (এ৯ খ্রু ন্মুণ্ ন্মুণ ন্মুণ).

CP 192,1: Owing to zealous conduct of material things, mantra and samādhi [performed] by powerful Buddhist priests and Bon priests, things which reduce [your] life expectancy (ক্ল'ক্ল্ম্') and so forth would be captured all at once (ব্ৰুম্') by the rays of light. Just as (ক্লুম্') a magnet captures iron-filings (ক্লুম্ম্যুই) [all at once]. 65

<sup>63</sup> CP 192,3: धरार्देर् चेरायर्थं त्राचीर व्यवस्थात्र विद्यान विद्यान

Thus the assumption can be made according to the powerful Buddhist and Bon priests, an intriguing connection. In regard to this phrase, we may observe the practitioners have been primarily rNying-ma-pas and Bon-pos, because 'these two groups had much overlap in their Treasure activity' (Gyatso, 1996: 148). Cech (1993) has argued that the powerful Buddhist priests and Bon priests seem to share many features of their ritual environment. 'The structure of the religious pantheon is the same and the iconographic portrayal of the deities very similar' (Cech, 1993: 43). Nonetheless, the assumption of a connection between the Buddhist (Vajrayāna) and Bon rituals centred on this longevity practice deserves further study. <sup>66</sup>

Meanwhile, we find in Thang-stong's hagiography that he himself once provided an understanding of the "iron hook (প্র্যাস্থা")" that takes up a more particularly Tantric worldview, as we will see shortly:

 $<sup>\</sup>frac{65}{65} \ \ \text{CP} \ \ 192,1: \ \Box \textbf{q} \cdot \breve{\textbf{A}} \breve{\textbf{q}} = \mathbf{q} \cdot \breve{\textbf{q}} \cdot \breve{\textbf{q$ 

Bon-pos had adopted the policy of imitating Buddhism, especially rNying-ma School so that 'the beliefs of systematized and adapted Bon are consequently identical with' (Stein, 1972: 240–241) the school doctrines. Reconstruction of the Bon religion took place with the development of the rNying-ma School, 'by the discovery of large numbers of *gter-ma* texts which provided a mechanism for the gradual transformation and reshaping of the Bon religion' (Samuel, 1993: 322). The gross of important studies (mainly done by A. M. Blondeau in 1970-80's) of an early example of the 'crosspollination' between the Buddhist and Bon-po treasure traditions are provided in Gyatso (1996: 162n3).

 $G_4$  303,18: [After Thang-stong gave <code>I</code>śvara and his consort an edict, he said:] 'If you (<code>I</code>śvara and his consort) disobey this [edict], <code>I</code> will drag [you] into the vast furnace of emptiness by the clear, empty and naked <code>iron-hook</code> (এ্রাম্যু:).' $^{67}$ 

On another occasion Thang-stong had utilised the "iron hook" as follows:

G\_4 129,13: [Thang-stong gave an edict in verse to the eight tribes as follows:] 'Take your own body as an example, and do not cause harm to others! If [you] do not obey a promise of peace, [you] the harmful demons and obstructing spirits leading [people] astray, who are the delusive appearance of the latent habituated tendencies [created from] mental, physical and other things,

[#1. I (i.e. Thang-stong) will] seize (ব্যুব্ব) [you] with the <u>iron</u> hook (<u>প্র্যাষ</u>্ট্র) of unimpeded charismatic activities,

[#2] bind (অউম্মা) [you] with the noose (প্রসাধান্যা) of infinite compassion,

[#3] lock (অন্তব্যু) [you] in infallible (বেক্তব্যুৰ্থা ঠাবু) vajra <u>shackles</u> (<u>প্রুবাৰা ক্র্রু</u>ব্যু),

[#4] drive [you] mad (র্ট্রামান দ্রমা) with the forceful sound (শ্লু দ্র্যা পিটাল ',

[#5] put (অন্তব্যু') [you] in the vast corral (ম্ব্যু') of emptiness, and

[#6] surround (বৰ্ত্নান) [you] with the fire of self-manifesting (ম্ম্ন্সুম্ম্ন) wisdom (ঐপ্রা) : 68

ब्रैट अ. तुवा पर्स्ने स्वा त्रिका स्वर्धे स्वा त्रिका स्वर्धे स्वर्ये स्वर्ये स्वर्धे स्वर्ये स्वर्ये स्वर्धे स्वर्ये स्वर्धे स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये

Among the six skillful means (প্রত্মান্ত upāya), <sup>69</sup> Thang-stong would utilise (ত্যাবা) the "iron hook (প্রত্মান্ত )" of "unimpeded, charismatic activities (ত্থিব অমার্ত্রবামার্থর)" primarily to tame the harmful demons and obstructing spirits (ত্রির্ভিত্রত্মান্ত ত্রির্ভিত্রত্মান্ত ). The chief characteristic of these evil creatures worthy of remark is the delusive appearance (ত্রত্বামান্ত ) of the "latent habituated tendencies (ত্রত্মান্ত ক্রত্মান্ত )" created from mental, physical and other aspects (ত্রত্মান্ত ব্যাব্রত্মান্ত ), which can lead people astray (ত্রত্মান্ত ব্যাব্রত্মান্ত ).

Hence, the edict, which is referred to as the "promise of peace (বি সেই নুষ্টা)", suggested an interpretation of the "iron hook (প্রস্থাস্থা)" such as the "charismatic activities (মেইব্ স্থাস্থা)" <sup>71</sup> that has a connotation of some public works motivated by religion, for example building bridges for leading the local people to be involved in discussing their local affairs.

# 2-2. The Term "ਡ੍ਰੱਟ-ਧੋਂ'/—ਸ਼੍ਰੋ-ਡ੍ਰੱਟ-ਧੋਂ-"

All languages definitely have terms corresponding to "ﷺ". In English there are two main candidates: (1) trunk or stem of a tree; (2) stalk of a plant (Das 720). It is intriguing therefore to speculate about which Sanskrit word is translated into the Tibetan "ﷺ". As for "ﷺ", MVy suggests its equivalent as *ganda* and *druma*.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> See also G\_4 201,9: প্রু<u>দার শু</u>দারির শুরার শুরার ব্রুদার শুরার শ

<sup>70</sup> Different lists of the eight tribes of gods and demons (实刻有"整"口數气) can be found, see TD 3090-3091; Gyurme & Kapstein (1991: 158-159); Stearns (2007: 480n160).

<sup>71</sup> DTC 1389 defining तथ्चेद्र'णवा as: ब्रैक्'त्रथेद्र'णवा दे 'अह्द् ब्रैंद्'ग्रें'त्य्वेत्र्त्रका विद्या कार्य का

<sup>72</sup> MVy#3384: 刘斉可養にで頭切には、老子です。では、まない。 puṣpa-druma-kusumita-mukuṭaḥ; 花樹滿醬; #3414: 剝R以もは、近点ででは、これでは、大手人王樹. For druma, BHSGD (273) gave "tree". For 養にで see also TSDN 2754: (1) skandhaḥ (2) vṛkṣaḥ; TSDL 1322: (1) kāṇḍa (2) gaṇḍa (3) gulma (4) druma (5) nāla (6) mṛṇāla (7) vṛkṣa (8) stambha.

Philological analysis also suggests "ﷺ" contains a notion of "core elements" or "essential part" of some property. In fact, on that note, Osto (2009) has proposed that the *gaṇḍa* occurring in some compounds (e.g. *gaṇḍa-śaila*) can mean "great/greatest" "big" or "massive". The other clue we have towards the "ﷺ" (*gaṇḍa*)" as "core" "essential" may be considered with the phrase

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> In terms of "ষ্কুল্ফাল্ব্ন্ব্ৰ্ন্", the colophon of *Avatamsakasūtra* (Av\_t D362a5; P237a1) reads: "ষ্কুল্ফান্ব্ৰ্ব্ৰ্ন্", see Hori (2012: 13).

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Comparing with the CD, there is such an extent of notable studies on the title *Ganḍavyūha*, e.g. Gómez (1968: lxi–lxvi); Wogihara (1972); Hara (1973); Warder (1980: 424); Sakurabe (1997); Murakami (2006); Osto (2009); Hori (2012).

<sup>75</sup> As a polysemous term, the interpretations of gaṇḍa (e.g. "cheek(s)" and "stalk") have been concerned with many texts. For the Buddhacarita (5.53), Johnston (1972: pt. II, p. 71) has interpreted gaṇḍa as 'stalk' after many references from 'Buddhist works' such as Avadāṇaśataka (Avś), Aupapātikasūtra, Bodhisattvabhūmi and Mahāvastu. In this regard, Speyer (1958) has translated gaṇḍa in mūla-²-pattra-(puṣpa)-phala-bhaiṣajya (Avś [pt. II,] 133,12) as 'stalk' based on the Tibetan 'equivalent ڳ ', see Speyer (1958: [pt. II,] 133n4). I assume it's also worth to check the reference done by Mayrhofer (siglum EWA). It takes into consideration the derivation of the term gaṇḍa from Dravidian, see EWA Bd. 1, p. 459. The argument put forward also by Hara (1973: 32n1).

For the interpretation, Osto has proffered the *Bhāgavata Purāṇa* (III.13.22), wherein the *gaṇḍa* 'appears to mean something like "giant," "massive" or "great." Thus once again *gaṇḍa-śaila* is being used to emphasize the exceptional size of rocks.' (Osto, 2009: 278). The *gaṇḍa* of the same *gaṇḍa-śaila* in the *Amarakośa* (2.3.6) is also considered to 'possibly carry even greater emphasis or a more superlative sense than simply "great," such as "the greatest or biggest of rocks.' (Osto, 2009: 279).

"স্থূঁন্ 'ফ্ৰ্' (Das 720: Five Plants of Buddhism)" found in \*Anavataptanāgarāja-

In the CD, the term "ৰ্কুম্ম্" appears only in its topical outlines (প্রত্ see Section 1-1. above). Also in G, there is no paraphrase of "ﷺ" but some tree (र्डन'न्न'र्बेट'र्दे'); a juniper tree (न्या'र्बेट').

In this context, here I might have to briefly mention "बूँद" हु" as a variation of the "बॅूང་བོ་". Slightly differed from "बॅूང་བོ་", the "बॅूང་བུ་ (MVy#6223: daṇḍaḥ; 樹)" has never been used in CD. While G has a substantial number of lines in the use of "ই্ৰ্ৰিন্".

G\_4 54,4: [During the retreat, Thang-stong had a vision of] four deep holes whose depths were difficult to comprehend. [He] set [long] jewelled ladders with a hundred rungs ( \$\frac{2}{3}\tau\_{\tau}') [into the holes], and brought many sentient beings that were inside the holes up to the surface.<sup>78</sup>

This vision of long-jewelled ladders (ইব্'ই'ক্টবি'শ্লুৰ্') with a hundred rungs (র্ষুম্ন্ত্র) came from the experience of his retreat (প্লামার্ক্সম্বা). In the vision, Thang-stong lowered the four-jewelled ladders into the four deep holes  $(\tilde{\xi}_{\zeta})$ and rescued many living beings trapped below. In order that they may carry these sentient beings to the surface (ই্বি-্র-স্ক্রি-মুর্-স্-র্-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ক্র-স্ ladders must be robust. The representation of ladders is a standing character to connect the lower forms of existence in samsāra to higher forms of existence. This sort of the altruistic intention can be the key to understand his construction of iron-bridges. As Stearns (2007) has pointed out, this jewelled ladder vision would inspire Thang-stong later to 'construct unprecedented iron bridges over turbulent rivers' (Stearns, 2007: 38).

77 APS
 P823.220a4;
 D156.212a3:
 (1)
 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87</

PD vs. 92 (PD\_C pp. 48-49; PD\_t P149a4; D106b5): Those who always delight to benefit all sentient beings are supreme just like a precious lamp [that] has neither relied on oil, the container nor the wick ( ( ) 80 ) 80

2-2-1. "Vase Mouth Ornament Wish-fulfilling Tree (মি: ক্লুব্ৰ'ন্থম্'ন্সম্ স্থ্ৰন্থ')" The phrase "Vase Mouth Ornament Wish-fulfilling Tree (মি: ক্লুব্ৰ'ন্থম্'ন্সম্ স্থ্ৰন্থ্ৰ)" configures a part of the topical outlines (1-2; #3). It locates the chapter of Outer Sādhana of Treasure Vase (খ্ৰী: ম্ব্ৰান্ট্ৰন্ত্ৰন্ত্ৰামা 1; #1) with the

See PD\_C (Campbell, 1919) p. 48, fn. \* [sic]: 'It is believed that certain jewels have the inherent quality of emitting light'.

preceding Elixir of the Amṛta Essence (지독도 한국 자전 1-1; #2). The inner element of the Treasure Vase is described by the Elixir of the Amṛta Essence (#2); and the outer by the Vase Mouth Ornament Wish-fulfilling Tree (#3).

CD\_1 524,2; CD\_2 254,4: [The practitioner, you] should wrap [the long-life vase] up with a pure garment, and then adorn it with a <u>branch</u> of the wishfulfilling tree (দ্বাৰ্থা সাম্ভ্ৰাইটো). Expand the above-mentioned mantra (মুন্মা) and the meditative contemplation. [Thereby] the amṛta essence (ম্দ্ৰ্যা) would be condensed (মুম্মা) into the [long-life] vase, and then pervade (মুম্মা) [the long-life vase]. From yourself (ম্দ্ৰ্যা) the practitioner him/herself) luminous light spreads, and hence siddhi of long-life (ক্ৰিমান্মান) would [also] be condensed (ম্ম্মা) into [the long-life vase].

Concerning the enlightened activity of long-life (ক্র'-ট্রান্থার্মণ) that was illuminated by meditative stabilisation. Oh Bhagavat Nātha Jñāna Amitāyus! Goddesses who control the five elements! Please increase the long-life and fortune (ক্র'ন্স্ন্মন্ত্র) of the practitioner, [i.e.] me. Please recover (ব্রেল্-উব্যুণ) [my] long-life (ক্র') that is scattered (রেন্থ্র্মান্ত্রা), lost (রেন্ত্রেম্মান্ত্রা) and dissipated (অম্মান্ত্রা) among the upper and lower of 10 directions of bhājanaloka.

The characteristic implement of a branch of the wish-fulfilling tree (ব্যব্দার্থ ক্রিন্ট্রেন্ট্র্ন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্

The practitioner has invoked and invited the Jñānasattva (ঐ প্রকাষ্ট্রমার্ম see Section 2-1-2. above), so that the deity can be an inherent aspect of the Bhagavat Nātha Jñāna Amitāyus' (মৃহ্বিমাধুর মর্গ্রির মার্মির মার্মি

CD\_1 525,1; CD\_2 255,3: Put the long-life vase above the crown of [your (i.e. practitioner's)] head. Siddhi [attained by] the above-mentioned three essences (মুন্ম্বাস্ক্রা) pervades (মুন্ধ্রাম্বা) [the long-life vase. Thereby] the amṛta flows down through your Aperture of Brahma. Imagine wherever trunk [of your] body (ম্বান্বা) has been full of siddhi. Through the cakra (ম্বিম্বাম্বা), i.e. into your heart centre, the Bhagavat Nātha Vajra Amitāyus dissolves. Imagine [in this wise, you] have attained the siddhi of immortality. <sup>83</sup>

Here the term "শ্রিণ্ডা' (trunk of the body)" denotes something akin to the "শ্রুন্ডা". It alludes to the central psychic-nerve (avadhūtī; ভ্লুড়ি'). Through the practitioner's Aperture of Brahma (ঠেন্ডাড়াড়া) the amṛta flows down, wherever the trunk has been full of siddhi. The "three essences (খ্লুন্ডাড়া)" most probably renders "শ্রুন্ডা'নিন্দ্রেইন'/ন্দ্র্ডা', with which the practitioner has attained the siddhi. As a result of the visualisation, the Bhagavat Nātha Vajra

<sup>83</sup> CD\_1 525,1; CD\_2 255,3: कें तुम क्वी वित्त पुत्त पुत्त पुत्त पुत्त पुत्र प्रमाणिक केंद्र प

Amitāyus dissolves (ইাঝা) into his/her heart centre (ক্ষ্বীন্যা). As for the cakra (ব্রেইংর্নি), TSDN (1156) lists "ঝুল্বার্ণান্ত্রী'ব্রেইংর্নি" as "ayomayam cakram". Through such a robust wise, the initiand has been said to attain the siddhi of immortality (এক মানু কি আনু নি মানু ন

by a "D" a genitive case suffix (A) A However, it is difficult to see how "ঝুলাজ" could be linked with "ফুঁন্'ব্ন্", thus the connotation of the phrase is not necessarily immediately graspable at the lexical level. To cite a common example with "—ই্ব্ৰ্ৰে", Prajñādaṇḍa (প্ৰশাস্থ্ৰ ই্ব্ৰেট্) PD) can be presumed 'Tree of Wisdom' (Campbell, 1919: [iii]) and/or 'Staff of Wisdom' (Hahn, 2009: 1).85 However, Nāgārjuna does not paraphrase the compound "prajñādaṇḍa" within the *nītiśāstra* itself.

There is no attested equivalent in BHS or Pāli of the "ঝুবাৰান্টাইন্ন'". Further, the CD has only, so far as I know, been literally translated into English, and that was rendered by Stearns (2007: 130) as "The Iron Tree, the longevity practice". Still, the exact relationship between "iron" and "tree" remains unclear: Is there necessarily the connotation of an "iron tree"? Does it intentionally denote "tree of iron"? or "something possesses iron-tree"? or "the tree [part] of iron" in the partitive genitive case? No satisfactory explanation has been given to this polysemic phrase so far.

Here, we can find a clue in the \*Brahmajālasūtra (ঠেন্স্মেরি'ন্ন্সেরি'মের্ন্ Brmi).86

 $<sup>^{84}</sup>$  Cf. ଶୁୟାନ୍ତ୍ରଂଦା vs. 6: ଦ୍ୱି:ମ୍ରି:ସ୍ଡି:द्वे:ਘି:ख़ୂ:ସ്🏿 ह्वअ:द्वे:दुज्'दाःदवे:बःङ्गाःदः। The Tibetan genitive particles, in general, often through not necessarily consecutive with the premodifiers.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Although the nītiśāstra (ঝুবাষণ্ট্ৰী'নম্পুর'বার্ক্তর্ম') offers no paraphrase on its title প্রীমান্তর ৰ্ষ্ট্ৰেল্ড] the PD substantiates the particular interpretation of "ৰ্ষ্ট্ৰেল্ড" as a wick of a lamp, see Section 2-2. above.

<sup>86</sup> Brmj\_t (P1021; D352) is not parallel version to the Nikāya Brahmajālasutta (DN I, pp. 1-46) or the Āgama 佛説梵網六十二見經 (T21). As for the 62 Views, Khangkar (2016) examines the Tibetan reception of the 62 mistaken views mainly taking into detailed

Brmj\_t P75b7; D73a7: [There are people who think all things] are like [a firm] iron tree trunk (প্রবাস: প্রাক্তির কিন্তুর কিন

Brmj uses "ঝুল্বার্টা স্থ্রন্থন" in the sense of the mistaken view of eternalism. Simply because all things, even the most firm iron, are impermanent, they continue to experience birth, existence, change, and death within the *saṃsāra* (একিন: i.e. বিন্দেন).

We can see here two different semantic lines in the use of "吳可可道英文文":

(1) the heretical view of permanent objects of eternalism (cf. TSDN 1764: 黃可以文文文 nityavādaḥ; śāśvatavādaḥ) criticised in such Mahāyāna scriptures as the Brmj; and (2) the doctrine of immortality as seen in such longevity practices as CD and CP. The later type considers the practitioner's life (黃可 jīva; 黃 āyus) can become eternal, indestructible, which is metaphorically likened to "an iron tree". If one knows that we are deathless, he/she will also realise the birthless. The cyclical samsāric pattern of death and re-birth merely occur as 'a rite de passage: the deceased leaves behind the familiar vicissitudes of human life and enters into a new modality of being beyond' (Holt, 2005: 147).

CD itself does not directly mention "अपूजा" in the above eternalistic views. In the text, the term refers to specific sorts of substances such as simple positive "robust iron". Meanwhile, within the biographical literatures of Thang-stong, we must find his voice in order to be freed from these "tight iron shackles

account of satkāyadrsti.

<sup>87</sup> Brmj\_t P75b7; D73a7: <u>ध्रुपाबः ग्रे</u>ग्ड्<u>बर्यः र</u>िश्वस्तर्भः त्र्वासः श्लेष्ट्रात्रः स्वासः स्वतः स्वासः स्वतः स्वासः स्वासः

Stearns (2007: 28) argues that: '[CP] is a ritualized version of the original visionary teachings of Tangtong Gyalpo that focus on the realization of immortality. These methods are for the achievement of longevity, but the ultimate aim is to realize that "death" is a mistaken concept. If one knows that the mind is birthless, one will also realize that it does not die'.

samsāra, the cycle of transmigration through birth and death.

 $S_2$  386,3;  $G_4$  222,1: [Thang-stong prayed to noble Avalokiteśvara (মুখ্যামুখ্য মুব্ৰ বেপাম্মিম্মা) that:] '[There are] sentient beings who are bound by the tight iron shackles (প্র্যাম স্থান) of [the dichotomous way of] subject and object, and thus are experiencing suffering in the horrible dungeon. Please sublime deity (প্লুমার্ক্র্যা), by you [the sentient beings] may be quickly protected! Om-manipadme-hūm!'89

Thang-stong used the tight "iron shackles (প্রুশ্ব মার্ক্স্রান্")" in the dichotomous way of a "subject and object (পাৰু মেই ব grāhyagrāhaka)". The character of grasper and grasped explains specifically the reason why sentient beings are experiencing suffering in the horrible dungeon (প্রমান্তর্বা নাম্বা নাম্ব নাম্বা নাম্ব নাম্বা নাম্ব back to the "iron-hook (প্রত্যাত্ম)" (see Section 2-1-3. above), the tool which Thang-stong called "clear, empty and naked iron-hook (ঘ্ৰাম্প্ৰাই) ক্ৰিম্বাই প্রুমান্য শ্রু')" or "iron hook of unimpeded charismatic activities (মেখ্র মান্ র্ম্বাশ মানু স্থান সূত্র)" provides an illuminating solution against the fallacious perspective.

The shackles/fetters (শ্রন্জ্রন্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্যান্ত্র্রান্ত্র্রান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্ব্যান্ত্ব্য Buddhological jargon with references to the three/five/nine/ten bonds (Gethin, 1998: 72-73; 193-194). All entanglements can bind us to the world, cause to rebirth. 90 They are also said related to "ঝুবাৰা":

G\_3 233,2; G\_4 233,3: [The three prisoners] vehemently called [Thang-stong] out for the salvation (প্রথম মুল্ মুল্ম মুল্ম মান্ত্র মান্ত মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত্র মান্ত মান্ত মান্ত মান্ত মান্ত মান্ত মান্ত মান্ত মান্ত্র মান্ত ম with your compassion!' Thereby iron (প্র্যাস) that bound the three prisoners fell off by themselves. Even the doors of the jail and the staff room (ম্পেন্) opened

 $<sup>^{89}</sup>$  S\_2 386,3; G\_4 222,1: ण्राहुर: [ण्राहुर:]] G\_4: प्राहुर: S\_2] त्रहें त्र <u>खूणायां श्र</u>ूणा प्रश्नायां के प्रति प्राहुर: प्राहुर:

by themselves, [they all] went out [from the jail] freely (3.75%.) By releasing [the prisoners, the great adept (Thang-stong) actually] liberated [them] from the sufferings of death.

For this metaphor, there may be no need to postulate further representation. The three prisoners (নিউব্'ম'নাজ্ঞ') eloquently express ourselves who have been enchained by iron (প্রুলাজ') in the jail (নিউব্'নেম'), i.e. samsārasamsṛti (sam-√sṛ). By the ultimate act of compassionately releasing (র্ন্থ্রামাজ') the prisoners from the jail, Thang-stong actually liberated them from the sufferings of death (নেষ্ট্রামাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ্যানাজ

#### 3. Conclusion

"ঝুল্বান্ত" (iron)" occurs in three different collocations in CD. The first is "iron-lotus petals (ঝুল্বান্ত্র্যুত্রর্বের্বা)", above which the practitioner would visualise him/herself as Amitābha (র্বির্ব্বান্ত্র্যুত্র) who holds the long-life vase (ঠেন্ত্র্যুত্র).

The second, "iron-life channel (প্রুণ্ঝাণু স্থানা স্থানা স্থানা প্রান্ধানা প্রান্ধানা

 $<sup>^{91}</sup>$  G\_3 233,2; G\_4 233,3: ब्रास्म चुनः र्वेतः क्रेन् र्ये हुन्यः हे यानीचेनायः विनानितः वर्षेतः याज्ञातः वर्षेत्रः वर्षे

central psychic-nerve, which the practitioner must also keep visualising from the crown of his/her head (ক্র্রাইনি আর্র্রা) down to the secret place (আ্রাইনি). Thus it resembles an antrum of a live bamboo (মুলাইনি), which looks like an upright pillar (আ্রাইনি). This iron-like robust "life channel (র্জ্রাইন)" bears a similarity with "stalk (ফ্র্রেইন)", an intermediary substance. They both play an indispensable role in relaying the bright light of the emptiness (ক্র্রেইন)" and "stalk (ফ্রেইন)", "iron (মুলাইন)" has the function of establishing their firmness.

The third example, "iron-hook (����)", which alludes to a tool that illuminates the entire bhājana/sattva-loka (����). Although the luminous rays have a form similar to the robust iron-hook (aṅkuśa  $\sqrt{a\~nc}$ ), the fundamental quality is said to be the compassionate grace of the Buddhas and Bodhisattvas. Hence, through the precept, the practitioner is introduced to a broad Mahāyānic philosophical perspective and his/her attention is directed to the whole receptacle world.

For more connotation of the term "ঝুল্মা (iron)", I required another Longevity Practice; the Glorious Grant of Immortality (এই ইন্ ব্যায় বিশ্ব প্রার্থ প্রার

Meanwhile, there is only one reference to "ষ্ট্রন্টে" in CD, i.e. "ব্যান্ত্রার্থ ষ্ট্রন্টে" (branch of the wish-fulfilling tree)". According to the passages, a branch of the kalpavṛkṣa should be placed into Amitāyus' long-life vase to adorn the mouth (ব্যক্তর্ক). The special aptitude for this Tantric accomplishment is brought into the practitioner through the ritual form of abhiṣeka. Furthermore, "বিশ্বার্থ (trunk of the body)" denotes something akin to the "ষ্ট্রন্ট্র". It alludes to the central psychic-nerve (avadhūtī; ফুন্ট্র). Through the practitioner's Aperture of

Brahma (প্রন্থান্ত্রা) the *amṛta* flows down, wherever the trunk has been full of *siddhi*. As a result of the visualisation, the Bhagavat Nātha Vajra Amitāyus dissolves (ইঅ') into his/her heart centre (ইন্ত্রান্ত্রা), in this wise, the initiand has attained the *siddhi* of immortality (এই ইন্ত্রান্ত্রান্ত্রা).

# Appendix



E 10 ર્જે 'ત્રધાવાગ્રેતા / ર્જે ક્ષુત્ત' ગ્રુપાયા ગ્રમ' ભ્રુપાયા Tshe-dpag-med/ Tshe-sgrub lCags-zam-lugs (Amitāyus/... Āyuḥsādhana)

# **Bibliography**

#### A. Texts and Abbreviations

- ATH Proceedings of the International Seminar on the Anthropology of Tibet and the Himalaya. Zürich: Ethnographic Museum of the University of Zurich, 1993.
- Av Avatamsakasūtra.
- Av\_t Av. শ্বন্ধান্ত্রশ্বেমর্থান্ত বিশ্বান্ত মানুর্বান্ত ক্রান্তর ক্রান্তর ক্রান্তর ক্রান্তর ক্রান্তর ক্রান্তর করে প্রান্তর করে প্রান্তর বিশ্বান্তর বিশ্বান্ত বিশ্বান্তর বিশ্বান্ত বিশ্বান্তর বিশ্বান্তর বিশ্বান্ত বিশ্বান্ত বিশ্বান্ত বিশ্বান বিশ্বান্ত বিশ্
- Avś Avadānaśataka. See Speyer (1958).
- BCCRS Buddhism: Critical Concepts in Religious Studies. London: Routledge, 2005-.
- BDE Robert K. Barnhart. The Barnhart Dictionary of Etymology. New York: H. W. Wilson Co., 1988.
- BDWO John Ayto. *Bloomsbury Dictionary of Word Origins*. London: Bloomsbury, 1990.
- BHSGD Franklin Edgerton. Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar and Dictionary, vol. 2. Delhi: Motilal Banarsidass, 1985.
- Brmj \*Brahmajālasūtra.
- Brmj\_t Brmj. සිදුන් දිදුන්දී පුන්දී P1021 (vol. 40, p. 285f, 72b8–88b8); D352 (vol. 15, p. 456f, 70b2–86a2).
- CD गुट्रामहेराळे ज्ञूना श्रुवाका र्वेट आ
- CD\_2 CD. In: ইব্ ক্রব্ শান্ট্র আইন্ ক্রিক্ আঁ New Delhi: Shechen Publications, 2007-2008. 70 vols. (TBRC#W1KG14), vol. 19, pp. 245-265.
- CLD D. P. Simpson. Cassell's Latin Dictionary. New York: Wiley, c1968.
- D Derge Block-print of the Tibetan Tripiṭaka. *The Tibetan Tripiṭaka*. Taipei Ed. Taipei: SMC Publishing, c1991.

- Das Sarat Chandra Das. Tibetan-English Dictionary. Compact Ed. Kyoto: Rinsen Book, 1988.
- DTC ५८-५ नारः र्ह्मे प्रचार (१९२७ १९९७) स्वर्ण (१९२७ १९९७) स्वर्ण से के व्या से के व्या से कि क
- EDEL Walter W. Skeat. An Etymological Dictionary of the English Language.

  New Ed. Rev. and Enl. Oxford: Clarendon Press, 1910.
- EWA Manfred Mayrhofer. *Etymologisches Wörterbuch des Altindischen*. Heidelberg: C. Winter, 1992–2001. 3 Bände.
- G र्वे क्रिन त्यशुरू क्षेत्र पदि क्रिन (1540–1615; TBRC#P644). गुन प्राचाया र्वेर पुति क्षे प्राचाया
- G\_3 G. S.l.: s.n., n.d. 181 fols. (TBRC#W4CZ1085).
- G\_4 G. 成都: 四川民族出版社, 1981. 346, 2 p. (TBRC#W21690).
- Jäschke Heinrich August Jäschke. A Tibetan-English Dictionary. Compact Ed. Kyoto: Rinsen Book, 1990.
- MVy Mahāvyutpatti. See Sakaki (1973).
- MW Monier Monier-Williams. A Sanskrit-English Dictionary. Repr. Ed. Delhi: Motilal Banarsidass, 1986.
- ODEE C. T. Onions. The Oxford Dictionary of English Etymology. Oxford: Clarendon Press, 1966.
- OED J. A. Simpson and E. S. C. Weiner. The Oxford English Dictionary. 2nd Ed. Oxford: Oxford University Press, 1989.
- Peking Block-print of the Tibetan Tripiṭaka. The Tibetan Tripiṭaka. Peking Ed.
   Tokyo: Tibetan Tripiṭaka Research Institute, 1955–1961.
- PD Traditionally attributed to Nāgārjuna. *Prajñādanda*.
- PD\_C PD. See Campbell (1919).
- PD\_t PD. ঝুলামান্ত্রী'নম্পুর'নের্ইমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমা
- S ব্লিশন্মানুষ্বা (fl. ca. 5c; TBRC#P7844). ই অর্চনান্ত্রা মর্ট্রা

The Theory and Practice of lCags-kyi-sdong-po (Shinga)

S\_2 S. In: TK, vol. 1, pp. 1-565.

82

ŚB Śatapathabrāhmana. See Weber (1964).

STM Soundings in Tibetan Medicine: Historical and Anthropological Explorations.

Leiden: Brill, 2007.

T 大正新修大藏經. Quoted from CBETA.

TBRC Tibetan Buddhist Resource Center. (As of July 2016, the official name of TBRC has been changed to Buddhist Digital Resource Center.)

TK সুন'ক্র' স্থান'র্ম্বি' নাম্বারার্ম্বা Thimphu: National Library of Bhutan, 1984–1985. 3 vols. (TBRC#W23918).

TD ~ 対 つまず いまず いまず いまず (北京): 民族出版社, 1985.

TSDL Lokesh Chandra. Tibetan-Sanskrit Dictionary. Kyoto: Rinsen, 1971.

TSDN J. S. Negi. র্ন্ নুন্দ্রন্দ্রন্ত্রা স্থান স্থান ক্রিল্ আইন্ট্রিক্ র্মা Tibetan-Sanskrit Dictionary. Sarnath, Varanasi: Dictionary Unit, Central Institute of Higher Tibetan Studies, 1993–2005.

#### B. Studies

# Almogi, Orna

2005 "Analysing Tibetan Titles: Towards a Genre-based Classification of Tibetan Literature". In: *Cahiers d'Extrême-Asie*, 15: 27–58.

#### Bellezza, John Vincent

2014 The Dawn of Tibet: The Ancient Civilization on the Roof of the World. Lanham: Rowman & Littlefield.

### Bobilin, Robert

1988 Revolution from Below: Buddhist and Christian Movements for Justice in Asia: Four Case Studies from Thailand and Sri Lanka. Lanham: University Press of America.

### Campbell, W. L.

1919 She-rab Dong-bu or Prajnya Danda by Lu-trub (Nagarjuna). Calcutta: Calcutta University.

### Cech, Krystyna

1993 "The Social and Religious Identity of the Tibetan Bonpos". In: ATH, 39–48.

# Dagyab, Loden Sherap & Sagaster, Klaus

1991 Die Sādhanas der Sammlung sGrub-thabs 'Dod-'jo. Wiesbaden: O. Harrassowitz.

# Dargyay, Eva M. [i.e. K.]

1979 The Rise of Esoteric Buddhism in Tibet. 2nd Rev. Ed. Delhi: Motilal Banarsidass.

# Dasgupta, Shashi Bhushan

1958 An Introduction to Tantric Buddhism. Calcutta: University of Calcutta.

# Dharmachakra, Translation Committee

2006 Deity, Mantra, and Wisdom: Development Stage Meditation in Tibetan Buddhist Tantra. New York: Snow Lion Publications.

# Dollfus, Pascale

2004 "The Great Sons of Thang stong rgyal po: The Bu chen of the Pin valley, Spiti". In: *The Tibet Journal*, 29-1: 9–32.

# Dorje, Gyurme & Kapstein, Matthew

1991 The Nyingma School of Tibetan Buddhism: Its Fundamentals and History, vol. 2. Boston: Wisdom Publications.

# Dudjom, Rinpoche, Jikdrel Yeshe Dorje

1991 The Nyingma School of Tibetan Buddhism: Its Fundamentals and History, vol. 1. Boston: Wisdom Publications.

# Epprecht, Willfried

1981 "Brief Report on the Metallographic Examination of an Iron Suspension Bridge Chain Link from Bhutan". In: *Die Entwicklung des Großbrückenbaus*, 3rd Ed., 148–151. Zürich: Eidgenössische Technische Hochschule.

### Gethin, Rupert

1998 The Foundations of Buddhism. Oxford: Oxford University Press.

### Getty, Alice

1962 The Gods of Northern Buddhism: Their History, Iconography and Progressive Evolution Through the Northern Buddhist Countries. Rutland: Tuttle.

### Gómez, Luis Oscar

84

1968 Selected Verses from the Gaṇḍavyūha: Text, Critical Apparatus and Translation. Ann Arbor: University Microfilms International.

### Govinda, Lama Anagarika

1983 Foundations of Tibetan Mysticism: According to the Esoteric Teachings of the Great Mantra, Om Mani Padme Hūm. London: Rider.

# Gyatso, Janet

- 1980 "The Teachings of Thang-stong rgyal-po". In: *Tibetan Studies in Honour of Hugh Richardson*, 111–119. Warminster: Aris and Philips.
- 1986 "Thang-stong rgyal-po, Father of the Tibetan Drama: The Bodhisattva as Artist". In: *Zlos-gar*, 91–104. Dharamsala: Library of Tibetan Works and Archives.
- 1996 "Drawn from the Tibetan Treasury: The gTer ma Literature". In: *Tibetan Literature: Studies in Genre*, 147–169. New York: Snow Lion.

#### Hahn, Michael

2009 "The Tibetan *Shes rab sdong bu* and Its Indian Sources (I)". In: *South Asian Classical Studies*, 4: 1–78.

# Hara, Minoru (原, 実)

1973 "Gaṇḍa-vyūha 題名考" *Gaṇḍa-vyūha* Daimei-kō. In: インド思想と仏教 *Indo Shisō to Bukkvō*, 21-36. 東京: 春秋社.

#### Hofer, Theresia

2007 "Preliminary Investigations into New Oral and Textual Sources on Byang lugs: The 'Northern School' of Tibetan medicine". In: STM, 373–410.

### Holt, John C.

2005 "Assisting the Dead by Venerating the Living: Merit Transfer in the Early Buddhist Tradition". In: BCCRS, 1: 147–168.

# Hori, Shin'ichiro (堀, 伸一郎)

2012 "『大方広仏華厳経』: 題名とその原語" On the Indic Equivalent of the Chinese Title Da fangguang fo huayan jing 大方廣佛華嚴經. In: The Historical Dissemination and Transformation of Huayan Culture: Papers from the Great Buddha Symposium, 10: 8, 10-21. 奈良: 東大寺.

# Izumi, Osamu (泉, 経武)

2000 "タイ "開発僧" 評価の動向:「セーキヤタム・グループ」と「セーキヤタム・カレッジ」" "Sekhiya-Tham Group" and "Sekhiva-Tham College": A Trend of "Development Monks". In: *Journal of Pali and Buddhist Studies*, 14: 15–26.

#### Johnston, E. H.

1972 *The Buddhacarita: Or, Acts of the Buddha*. 2nd Ed. New Delhi: Oriental Books Reprint.

# Kahlen, Wolf

"The "Renaissance" of Tibetan Architecture in the 15th Century by Thangstong rGyal-po". In: *Archív Orientální*, 62-3: 300–314.

# Khangkar, Tsultrim Kelsang (白館, 戒雲)

2016 "チベット仏教における六十二見について" On Sixty-two Views (dvāṣaṣṭi-dṛṣṭi) in Tibetan Buddhism. In: *'Guiding Lights' for the 'Perfect Nature'*, Papers on Indian, South-East Asian and Tibetan Studies, 75-87. 東京: 山喜房佛書林.

# Kvaerne, Per

2005 "On the Concept of Sahaja in Indian Buddhist Tantric Literature". In: BCCRS, 6: 162–208.

### Millard, Colin

2007 "Tibetan Medicine and the Classification and Treatment of Mental Illness". In: STM, 247–283.

#### Murakami, Shinkan

2006 "Vyūha: A Characteristic of the Creation of the Mahāyāna Scriptures". In: 法華経と大乗経典の研究 *The Lotus Sutra and Related Systems*, 93-152. Tokyo: Sankibo.

#### Nattier, Jan

- 2006 "The Names of Amitābha/Amitāyus in Early Chinese Buddhist Translations (1)". In: Annual Report of The International Research Institute for Advanced Buddhology at Soka University, 9: 183–199.
- 2007 "The Names of Amitābha/Amitāyus in Early Chinese Buddhist Translations (2)". In: Annual Report of The International Research Institute for Advanced Buddhology at Soka University, 10: 359–394.

# Nebesky-Wojkowitz, René de

1975 Oracles and Demons of Tibet: The Cult and Iconography of the Tibetan Protective Deities. Graz: Akademische Druck- u. Verlagsanstalt.

# Osto, Douglas

2009 "The Supreme Array Scripture: A New Interpretation of the Title 'Gaṇḍavyūha-sūtra'". In: Journal of Indian Philosophy, 37-3: 273–290.

Queen, Christopher S. & King, Sallie B.

1996 Engaged Buddhism: Buddhist Liberation Movements in Asia. Albany: State University of New York Press.

Sakaki, Ryozaburo (榊, 亮三郎)

1973 翻訳名義大集: 梵藏漢和四譯對校 Mahāvyutpatti. 東京: 鈴木学術財団.

Sakurabe, Hajime (櫻部, 建)

1997 "「華厳」という語について "Kegon" to Iu Go nitsuite". In: 佛教語の研究 Bukkyōgo no Kenkyū. 増補版, 88-98. 京都: 文栄堂書店.

Sakurai, Yoshihide (櫻井, 義秀)

2000 "地域開発に果たす僧侶の役割とその社会的機能: 東北タイの開発僧を事例に The Role of Monks in Rural Development and Their Social Function: Development Monks in Northeastern Thailand". In: 宗教と社会 *Religion & Society*, 6: 27–45.

#### Samuel, Geoffrey

1993 "Shamanism, Bon and Tibetan Religion". In: ATH, 318-330.

### Shinga, Kanako

2016 "Thang-stong-rgyal-po as a Mental Emanation (thugs sprul) of Guru Padmasambhava". In: *The Tibet Journal*. 41-2: 103-116.

2017 "Laying Bridge Foundations: The Roots of Thang-stong-rgyal-po's Lineage".
In: Report of the Japanese Association for Tibetan Studies, 62 (forthcoming).

Snellgrove, D. L. & Richardson, H. E.

1968 A Cultural History of Tibet. London: Weidenfeld and Nicolson.

### Speyer, J. S.

1958 Avadānaçataka: A Century of Edifying Tales Belonging to the Hīnayāna. 's-Gravenhage: Mouton.

### Stearns, Cyrus

2007 King of the Empty Plain. Ithaca, NY: Snow Lion.

Stein, R. A.

1972 Tibetan Civilization. Stanford: Stanford University Press.

Thondup Rinpoche, Tulku

1986 Hidden Teachings of Tibet: An Explanation of the Terma Tradition of the Nyingma School of Buddhism. London: Wisdom Publications.

Warder, A. K.

1980 Indian Buddhism. 2nd Rev. Ed. Delhi: Motilal Banarsidass.

Weber, Albrecht

1964 The Çatapatha-Brāhmaṇa in the Mādhyandina-Çākhā with Extracts from the Commentaries of Sāyaṇa, Harisvāmin and Dvivedaganga. 2nd. Ed. Varanasi: Chowkhamba Sanskrit Series Office.

Wogihara, Unrai (荻原, 雲来)

1972 "華厳経題目の研究 *Kegonkyō* Daimoku no Kenkyū". In: 荻原雲来文集 *Wogihara Unrai Bunshū*, 482-493. 東京: 山喜房仏書林.

Yamada, Tomoki (山田, 智輝)

2017 "ヴェーダ文献における金属関連語 Metals in Vedic Literature". In: *Journal of Indian and Buddhist Studies*, 65-2, 277-281.

Postgraduate Student, International College for Postgraduate Buddhist Studies